

مُقدمة رياض القرآن

# اصول القرآن

ہم نے قرآن کی تفہیم کے لئے آئندہ عققین کے جسم کرده چند اصول و قواعد میں  
کر دیئے ہیں جب تک کوئی عالم ان پر عبور نہ رکھتا ہو لازماً وہ ہدایت کی بجائے  
کسی عظیم فتنے میں مبتلا ہو جائے گا ۔

علامہ ابوالحییر اسدی

محل نشر الٹرمه مخدوم رشید  
(مُلْتَان)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## فِهْرَسٌ مِّضَائِنٌ

| نمبر | عنوانات ،                                     | صفحہ |
|------|-----------------------------------------------|------|
| ۱    | تکمیل القرآن (قرآن سمجھنے کے بنیادی اصول)     | ۳    |
| ۲    | قرآن میں فکر و تدبر کے تین اصول               | ۸    |
| ۳    | مقدمہ القرآن                                  | ۱۰   |
| ۴    | قرآن کی تفہیم اور تفسیر کے اصول               | ۲۲   |
| ۵    | تفسیر اور اصول تفسیر                          | ۳۰   |
| ۶    | اسلوب فہش آن                                  | ۳۲   |
| ۷    | قرآن حسکیم کے مضامین                          | ۳۸   |
| ۸    | متشابہیات کی علمی تشریع                       | ۲۱   |
| ۹    | محکم اور متشابہ ایات کی صفات                  | ۲۸   |
| ۱۰   | عہد صحابہ میں قرآن کے اصول                    | ۵۳   |
| ۱۱   | چند تفسیری مبادرات                            | ۶۳   |
| ۱۲   | تفسیر بالروايات میں محدثین کا تابع            | ۷۹   |
| ۱۳   | ابن عربی کی تفسیر                             | ۶۹   |
| ۱۴   | کشف ساق اور قرآن میں مجاز کا بیان             | ۶۹   |
| ۱۵   | اشیائی القرآن                                 | ۸۵   |
| ۱۶   | قرآن میں قسموں کی تشریع                       | ۱۱۲  |
| ۱۷   | قرآن حکیم اور اکتفافات بجدیدہ                 | ۱۲۳  |
| ۱۸   | قرآن میں تفسیر کائنات اور آفاقی دلائل کا مقصد | ۱۲۶  |

# تقدیم القرآن سمجھنے کے بُنیادی اصول

شیخ التفسیر محمد اوس نگاری ندوی لکھتے ہیں : —

قرآن مجید کے پچھے طالب علم اور اس سے حقیقی استفادہ کرنے والے کے لئے پہلی ضروری ہے کہ اس کا دل قرآن مجید کی عظمت سے معمول ہو اور یہ توثیقیں اس کی رُگ و پیٹے میں سرایت کئے ہوئے ہو —

عقیدہ کے اعتبار سے توہر مسلمان قرآن مجید کو اللہ کا کلام تسلیم کرتا ہی ہے لیکن اس سے نفع اٹھانے کے لیے اس عقیدہ کا استحضار بھی ضروری ہے —

قرآن مجید میں بار بار فرمایا گیا ہے کہ قرآن کو ہم نے اٹا رہے ہیں ! قرآن اللہ کی طرف سے نازل ہوا ہے۔ اسے خوب ذہن شین لکھن جائیں کہ اللہ تعالیٰ کا اس طرح قرآن مجید کو اپنی طرف منسوب فرمانا اور اس نسبت کو بار بار ظاہر فرمانا عرض سدلہ سند کے لئے نہیں ہے، بلکہ اس سے قرآن مجید کی عظمت اور بندی کا اظہار مقصود ہے۔ اس لئے کہ تکمیل کی عظمت اس کے کلام کی عظمت سے ظاہر ہوتی ہے —

ایام شاطبی مواقفہات میں فرماتے ہیں : —

جو شخص دین کو جاننا چاہتا ہے اس کے لیے ضروری ہے، کہ وہ قرآن ہی کو اپنا مونس وہمد بنائے شب روز قرآن سے تعلق رکھے پیر بلطجی تعلق علمی اور علیٰ دونوں طریقوں سے ہونا چاہیئے۔ بہرث ایک تعلق پر اتفاقہ کرے، جو شخص ایسا کرے گا اُمید ہے کہ وہ مقصود کو اپنی طرح مامسل کرے گا —

(المواقفہات ج ۲۶۶)

جس طرح اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے کلام کو عربی زبان کا بابس پہنچا کر اپنے اور بندوں کے درمیان واسطہ بنایا۔ اسی طرح حضرت عُمر بنی اسرائیل میں کی ذات اقدس کو قرآن کی تشریح و تفصیل اور اس کی علیٰ تفسیر کیلئے ہادی بنایا، اس لیے قرآن مجید سے نفع اٹھانے کے لئے ضروری ہے، کہ پورے مشرج صدر کے ساتھ اس وجود درگای اصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ اعتماد، اتباع اور ان قیاد کا تعلق رکھے۔ آپ کے بغیر قرآن مجید سے استفادہ کی ایک جبٹ فیصل ہے۔ خود قرآن مجید نے اپنا اور سینہ کا تعلق جس طرح ظاہر کیا ہے، وہ اس بات کی واضح دلیل ہے، کہ قرآن مجید سے استفادہ کرنے والوں کیلئے اُنکی بُوت سے لستگی از وہ ضروری ہے — قرآن مجید میں ہے : —

یتلواعلیہم آیتہ ویزکیہم ویعلمہم والکتاب والحكمة

”وَهُرَوْلُ اَنْهِمْ اللَّهُ کُمْ اَسْتِیْسِ پُرْلَهُ کُرْسُنَا اَهَے اور ان کے اعمال کا تذکرہ کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی علیٰ تعلیم دیتا ہے：“

اس سے معلوم ہوا ہے کہ کتاب اللہ کی تعلیم اور اعمال کا تذکرہ کرنا بُوت کے فرائض میں داخل ہتا۔ اس طرح دوسرے موقع پر ارشاد ہوتا ہے

”اَنْزَلْنَا اَلِيَّاًكَ الذُّکْرَ لِتَبْيَنِ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ اللَّهُ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ۔ (سُخُل ۶)

”اے رسول ! ہم نے آپ کی طرف نصیحت نہیں کتاب اُتاری ہے تاکہ جو پھر لوگوں کی خاطر نازل کیا گیا ہے تو اسے پوری دنست کے ساتھ سمجھا تا رہے۔ ہو سکتا ہے کہ وہ اس پر تفکر کر کے ہدایت حاصل کر گیں۔“

مطلوب یہ ہے کہ قرآن مجید کی تعلیم اور اس کے شرح و بیان کی ذمہ داری اللہ کی طرف سے پہنچیں کہ پُرڈ کی گئی ہے۔ اب ایسے رسول سے الگ ہو کر قرآن مجید میں خور کرنا اور اس کے مضمون سے نفع اٹھانے کی توقع رکھنا جو غلط ملہات میں قدم رکھا ہے —

قرآن مجید سے مکمل اور صحیح استفادہ کے لئے ضروری ہے کہ ہم کو اس سے نفع حاصل کرنے کی فتح بھی ہو اور اس کے برکات مُستقید ہونے کی

کی طلب بھی دل میں موجود ہو۔ اس لئے قرآن مجید میں ارشاد ہے:—

ہُدیٰ لِمُتَّقِينَ — راہ بُلائی ہے دُر نے والوں کو — یہاں تقویٰ سے مُراد اس کے اصطلاحی معنی نہیں ہے بلکہ لغوی معنی مقصود ہے۔ یعنی خوف و گھنٹک۔ اس اعتبار سے آیت کا مطلب یہ ہو گا کہ جن لوگوں کے قلب میں اپنی اصلاح کی گھنٹک اور فکر و فقد ہے قرآن اُن کوہ ایت کرتا ہے۔ سورۃ اللیل میں ارشاد ہے:—

فَامَّا مَنْ أَعْطَى وَلَقَى وَصَدَّقَ بِالْحَسْنَى... وَلَمَّا مَنْ بَخْلَ وَاسْتَغْنَى وَكَذَّبَ بِالْحَسْنَى  
یہاں صفت تقابل کا استعمال کیا گیا ہے۔ چنانچہ پہلی آیت میں "اعطاء" کا ذکر ہے تو دوسری آیت میں "کذب" ہے تو  
دوسری طرف "صدق" ہے۔ اسی طرح استغنى اور لقى کا تقابل ہے۔ اس تقابل کی وجہے تقویٰ کے معنی وہ ہوں گے جو استغنى کے مقابل ہو  
استغنى کے معنی بے فخری کے ہیں تو تقویٰ کے معنی ہوں گے فخر اور گھنٹک کے —

حافظ جلال الدین سیوطی نے اتفاق میں ابوالمعالی کے حوالہ سے اس موقع پر بڑے کام کی بات کی ہے۔ وہ فرماتے ہیں:—

"اگر کسی کے دل میں بدعت، تبکر، خواہش نفسانی اور دنیا کی محبت موجود ہے یادہ گناہ کا عادی ہے یا اس کا یہاں کمر در ہے  
یا اس میں تحقیق کا مادہ کم ہے اور غیر مستند لوگوں کی تفسیر قبول کر لیتا ہے تو وہ نہ قرآن سمجھ سکتا ہے اور نہ اس پر اس کے اسرار کھل سکتے ہیں:  
اس کے بعد امام سیوطی نے حربِ ذیل آیت سے استدلال کیا ہے —

وَسَاصِرُونَ عَنْ آيَاتِ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ — (اعراف)

جو لوگ اس زمین میں ناقص جاہ و وجہت کے طالب ہوتے ہیں ہم ان کے ذہنوں سے اپنی آیات کی تصحیح تقویم چھپیں لیتے ہیں۔

(القان ص ۱۸۱ ج ۲ مصر)

یہ آیت بھی اسی طرف اشارہ کرتی ہے:—

ان فِي ذِلَّكَ لَذِكْرِي لِمَنْ كَالَّهُ لَهُ قُلُوبٌ وَالْقُلُوبُ السَّمْعُ وَهُوَ شَهِيدٌ —

"اس قرآن میں سوچنے کے اچھے موقع ہیں۔ اس سے وہ انسان فائدہ اٹھا سکتا ہے ہو اپنے سینے میں قلب سیلیم رکھتا ہو  
اور قرآن سنتے وقت پوری قبر کے ساتھ مستحضر رہتا ہو۔"

حافظ ابن قیم اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:—

کسی چیز کی تاثیر کے لئے ضروری ہے کہ کوئی موثر ہو دوسرا جس پر اثر ڈالنا مقصود ہو وہ موجود، تیسرا اس میں اثر ہونے کے شرائط موجود ہیں  
چو تھا، جو چیز میں اثر کو زائل کرنے والی ہوں وہ نہ ہوں۔ اس آیت میں (قرآن مجید سے استفادہ کے سلسلے میں) ان سب چیزوں کا  
ذکر موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ کے قول "ان فِي ذِلَّكَ لَذِكْرِي" میں موثر کی طرف اشارہ ہے۔ "لِمَنْ كَانَ قُلُوبٌ" سے قلب  
بیدار مزاد ہے۔ اس لئے کہ بصیرت قبول کرنے کی جگہ دل ہی ہے — دوسری بجہ ارشاد ہے:—

ان هُوَ الَّذِكْرُ وَ قُرْآنٌ مُبِينٌ لِيَنذِرَ الَّذِينَ مِنْ كَانَ حَسِّيًّا — (یس)

"یہ صرف خالص نصیحت ہے اور واضح کتاب، تاکہ رسول اس کتاب کے اُن لوگوں کو ڈرائے جن کے دل مُرده نہ ہوں؟"

اور القی اسماع کا مطلب یہ ہے کہ جو کچھ اسے کہا جائے دل لگا کر دئے۔ کسی بات کے تاثر ہونے کی یہی شرط ہے۔ اور وہ وہ شہید کا مطلب  
یہ ہے کہ اس کا دل حاضر ہو کیونکہ غفلت اور بے فخری اُنہیں ہونے دیتی۔

پس جب موثر یعنی قرآن مجید اور مل قابل یعنی قلب بیدار اور اثر ہونے کی شرط یعنی توجہ کا مل موجود ہو اور اثر کو زائل کرنے والی جیز

یعنی عنفالت اور بے فکری موجود ہو تو (اِن شَاءَ اللّٰہُ مَقْصُودٌ بِعِنْ قُرْآنٍ سے پُورا لفظ مavail ہو جائے گا۔ (التفسیر الیقیم ص ۲۶۳)

قرآن مجید کے طالب علم کا ذہن اس معاملیں بھی صاف ہونا چاہیئے کہ تم کو قرآن مجید سے کن امور میں رہنمائی کی ضرورت ہے۔ قرآن مجید کا شروع اور اس کا عنوان کیا ہے؟ اس عقدہ کا صل نہ ہونے کی وجہ سے اس راہ کے بکنے مسافر منزل سے دور رہ جاتے ہیں۔ وہ سراب کو اپنی لشناہی کا سامان بھیلیتے ہیں اور نتیجہ لکھا جیرانی اور پیشانی کے بوا اپنیں کچھ بھی لامتحب نہیں آیا۔

اس حقیقت کو بھی خوب اچھی طرح بھج لینا چاہیئے کہ قرآن مجید کی اصل دعوت انسان کو سعادت ابدی کی طرف لے جاتی ہے۔ وہ انسان کے ظاہر و باطن کی ایسی تعمیر کرنا چاہتی ہے کہ حیات اخروی میں اس کو کوئی زحمت پیش نہ آئے۔ اور یہ کتاب انسان کا ایسا ترکیہ کرنا چاہتی ہے کہ بارگاہ خداوندی میں حضوری کے لائق بن سکے۔ بلاشبہ قرآن مجید نے دُنیا وی زندگی کے تمام اصول و قواعد مرتب فرمائے ہیں۔ انفرادی اور اجتماعی زندگی کے قولین عقائد، عبادات، اخلاق، معاملات، حقوق اور آداب ان سے بحث فرمائی ہے مگر ان تمام امور میں بینادی نقطہ نظر اخروی سعادت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان مباحثت کا جن ایات میں ذکر کرتا ہے ان کے اُول یا آخر میں یاد ریان میں تغییب یا ترہیب کی آئیں، جنت و دُنیخ اور عذاب کا ذکر ضرور ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اسماء حسنی میں توقع کے اعتبار سے کسی مناسب اسم و صفت کا تذکرہ بھی لزور ہوتا ہے۔ تاکہ پڑھنے والا یہ بات سمجھتا ہے کہ ان قولین کی بیرونی کے نتیجے میں ابدی راحت اور نافرمانی کی صورت میں اخروی بُلت کا سامنا کرنا پڑے گا۔ امام شاہ طبی نے بُرے کام کی بات کہی ہے۔ آپ فرماتے ہیں، قرآن مجید کے اصل علمون میں ہیں۔ (۱) ذات حق کی معرفت۔ (۲) حق تعالیٰ کی رضا کی صورتیں۔ (۳) انسان کا انجام۔ پہنچے علم یعنی ذات حق تعالیٰ کی معرفت میں اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات اور افعال کا ملجم داخل ہے۔ اور اسی مسلم میں بُوت بھی داخل ہے۔ اس لیے کوئی اور معبود کے دریان یہی اس طبق ہے۔ دوسرے علم میں ہاتھ اور معاملات دغیرہ داخل ہیں۔ تیسرا علم میں موت اور احوال، قیامت اور اس کے مشتملات۔ اور جنت و دُنیخ کے احوال داخل ہیں۔ اسی قسم میں تغییب اور ترہیب کی ایات اور وہ آئیں جن میں اچھے لوگوں کی نجات اور بدکاروں کے بُرے انعام کے دلقوات بیان کئے گئے ہیں اس میں وہ بھی شامل ہیں۔ (الموافقات ص ۲)

قرآن مجید کے الفاظ کی تشریح کے لئے سبے بہتر طریقہ یہ ہے کہ سبے پہلے قرآن اس کے بعد شُفت اور پھر قوال صاحبہ و مبلغین کی طرف رجوع کیا جائے۔ قرآن عربی زبان میں ہے۔ اس لئے بلاشبہ قرآن کے الفاظ کی تشریح کے سلسلے میں لغت عرب سے بھی چاروں نکیں۔ لیکن اس اسلامی اہمیت کو تسلیم کرتے ہوئے بھی یہ امر قابلِ لحاظ ہے کہ قرآن کی کچھ خوداپی اصطلاحات میں اور انہیں مرکزی و شُفت ہی سے متعلق کیا جا سکتا ہے۔ مثلاً سورہ فاتحہ میں لفظ "صراطِ مستقیم" ہے لغت میں جس کے معنی "سیدھے راستے" کے ہیں مگر قرآن نے "صراطِ مستقیم" کے لفظ سے کون سا سیدھا راستہ ماریا ہے۔ اس کی تشریح اس کے متصل خوداپی فرمادی۔

صراطُ الْذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ— اُنَّ لَوْگُوں کا راستہ جن پر آپ نے اعام کیا۔

الْعَامَ کن لَوْگُوں پر ہوا ہے اس کی تشریح ایک دوسرے مقام پر کردی گئی ہے۔

وَمَنْ يَطْعَمُ اللّٰہَ وَالرَّسُولَ فَإِلَیْكُمْ مَعِ الذِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ مِّنْ النَّبِيِّينَ وَالصَّالِحِينَ

"بُجُولُكَ اللّٰہ اور رسول کی اطاعت کرتے وہ لوگ ان کے ساتھ ہوں گے جن پر الشَّرْفِ الْعَام کیا۔ وہ لوگ اپنیام، مددیقین، اور صالیحین کی مجاہدت ہے۔" اس سورہ آیٰ عرآن کے آخر میں فرمایا کہ:-

"نَّهْنَ وَآسَمَانَ کی بیانیں اور شب و روز کے الٹ پھریوں کوئی عقل والوں کے لئے نہ شایان ہیں۔ قرآن مجید نے اس موقع پر

پختہ عقل والوں کے لئے "اولو الاباب" کا لفظ استعمال کیا ہے۔ قرآن کے نزدیک اولو الاباب وہ لوگ ہیں جو اُنھے بیٹھے ہر حال میں خدا کو یاد کرتے ہیں۔ یہ ذکر ون اللہ قیاماً و قعوداً۔ وہ لوگ اُنھے بیٹھے ہر حال میں خدا کو یاد کرتے رہتے ہیں قرآن مجید میں عبادات کے سلسلہ میں صلوا، زکوٰۃ، صوم، حج کے الفاظ استعمال ہوئے ہیں۔ لغت میں صلوا کے معنی دعا کے ہیں زکوٰۃ کے معنی بڑھنے کے صوم کے معنی رُکنے کے اور حج کے معنی قصد کرنے کے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ان الفاظ کے لغوی معنی یہاں مقصود نہیں ہیں بلکہ ان میں سے ہر لفظ کا ایک خاص معہوم مراد ہے اور اس معہوم کا تعین مختسب نبوی کرتی ہے۔ اگر اس تعین کو نہ ماناجائے اور صرف لغت کو سامنے رکھا جائے تو عبادات کی کوئی حیثیت بھی باقی نہیں رہ سکتی۔ جس طرح اس دور میں پرویزی، یونیورسٹی اور ماڈرن اسلام کے داعی، مفسر قرآن بن گرسا رہا ذہان کو ملحد بنائے ہیں۔ اس نے حافظ ابن قیمؓ نے فرمایا:-

"قرآن مجید کا ایک خاص عرف ہوتا ہے اور اس کے پچھے تعین معنی ہوتے ہیں۔ اور اس عرف سے ہدایت کر فہم کرنا جائز نہیں" (التفسیر لقیم ۲۶۹)

اس نہ لئے میں قرآن مجید کے بھنخ کے جو دردناک اور تکلیف دہ مناظر سامنے آتے ہیں ان میں ایک عوچ فرمائنا نظر یہ بھی ہے کہ عربی زبان کی چند ریڑیں پڑھ کر لوگ اپنے آپ کو فہم قرآن اور اس سے استنباط و استناد کا جائز حق دار جانے لگتے ہیں۔ حالانکہ یہ سخت جڑات اور انہائی غیر ذمہ دار انشاء اقسام ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمہ اپنے رسالہ "اصول تفسیر" میں تفسیری طفیلیوں کے سلسلہ میں لمحتے ہیں۔ دوسرے وہ لوگ ہیں جنہوں نے قرآن کی لفیض لغت عربی کی ہے۔ اور یہ عاظبیں یہاں کو متکلم قرآن کی کیا مراد ہے اور اس نے جس پر قرآن نازل ہوا، اس کا کیا مطلب بیان فرمایا ہے اور وہ لوگ جو قرآن کے اذین خاطب تھے وہ اس کا کیا مفہوم سمجھتے تھے" علامہ قرطبی فرماتے ہیں۔

جو شخص سماع اور نقل کی مدد کے بغیر محض عویت کی بنا پر قرآن کی تفسیر کرے گا اس سے بہت غلطیاں ہوں گی، اور تفسیر بالائے کام تکب ہوگا (تفسیر قرطبی ص ۲۱)

اس سے معلوم ہوا کہ قرآن مجید کے الفاظ کی تفسیر و توضیح و تشریح کیلئے لغت عرب کے ساتھ ساتھ قرآن مجید کے عرف اس کی اصطلاحات اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تشریحات کا حلم بھی ضروری ہے، درہ نتائج بے حد خطا ناک نہیں گے دوسرا طریقہ یہ ہے، کہ آیت کا وہ مطلب مراد یعنی چاہیے۔ اگر اس کی تائید کسی دوسری آیت سے ہوتی ہو اگر اس اصول کی رعایت نہ کی جائے گی تو قدم قدم پر لغزش کا لذیش ہے۔ مثلاً سورہ بقرہ میں یہود کے باب میں فرمایا گیا ہے کہ یہ دُنیا میں ہمیشہ ذلیل دُسواریں گے ارشاد ہے۔ وضربت علیہم الذلة والمسکنة و باوابغضب من الله۔

اللہ کی طرف سے یہود پر ذلت و رسوائی ڈالی گئی، یہ جہاں بھی گئے اللہ کے غضب کو ساتھ لیتے گے لیکن ادھر جب سے اسرائیل کی حکومت قائم ہوئی، اور یہود کو ایک وطن مل گیا۔ اس وقت سے برابر سوالات ہوتے رہتے ہیں کہ قرآن نے یہود کے متعلق تذلت اور رسوائی کی پیشیں گئی فرمادی تھی۔ اب یہ یہود کیسے اقتدار کے مالک بن گئے۔ اس کا جواب اس آیت میں موجود ہے۔ ضربت علیہم الذلة این ما تقووا الا مجبل من الله و حبل من الناس (آل عمران)

یہود جہاں بھی رہیں گے ذلت اہلیں ہیں چھوڑے گی۔ ہاں وہ اگر مسلمان ہو کہ اللہ کی پناہ میں آجائیں یا کسی طاقتور قوم کے ساتے میں پناہ حاصل کر لیں۔ اس آیت میں واضح فرمادیا گیا ہے کہ یہود کو ذلت و رسوائی سے پہنچنے کی صرف دُسوچری میں یادو اسلام اقبل کریں یا دُنیا میں کسی دوسرے کی سر پرستی قبول کر لیں۔ مطلب یہ ہے کہ دوسریں کے سہارے کے بغیر وہ قومی عربت کے مالک

نہیں بن سکتے۔ اب دیکھئے بنی اسرائیل کی مکومت و بقای خود یہود کا کار نامہ ہے۔ یا ساحر ان فرنگ کی ادنی ساری کا نتیجہ ہے۔ اگر آیات قرآنیہ کے مطلب بیان کرنے میں اصول شریعت اور قواعد زبان عرب کا لحاظہ کیا جائے تو یہ ناجائز ہے اور اسی کو تفسیر پر اسے ”کہتے ہیں“ ہے۔

ترمذی شریف میں ہے جو شخص قرآن ہیں اپنی رائے سے تفسیر کرے تو وہ اپنا ٹھکانہ دوزخ میں مقرر کرے۔ یہاں علم کے مراود قواعد عربیت اور اصول شریعت کا علم ہے۔ بے شہب جو شخص ان دونوں علوم سے نادا قفت ہے۔ اس کو قرآن پاک کی تفسیر کرنا حرام ہے۔ — علامہ شاطبی مواقفات میں فرماتے ہیں —

”تفسیر کی دو قسمیں ہیں ایک وہ تفسیر جو کتاب و مذہب کے مطابق اور قواعد زبان عرب کے موافق ہو۔ اس تفسیر سے اغراض و غلط مکن نہیں۔ — دوسری تفسیر وہ جو نہ دلائل شرعیہ کے موافق ہو اور نہ زبان عرب کے قواعد کے مطابق۔ تو بے شک یہ تفسیر قابل مذہب ہے۔ ایک حدیث میں ہے: من قال فی القرآن برا یہ فاصحاب فقد اخطاء —

جو شخص قرآن میں اپنی رائے سے کوئی بات کہنے اگر وہ صحیح بھی ہو پھر بھی اس نے خطاء کی — (احکام القرآن)

یہ اس شخص کے متعلق ہے جو قرآن کی تفسیر ہیں اصول سے ہدایت کر وہ بات کہنے جو اور اگر کوئی شخص آیات قرآنیہ کا مطلب بیان کرے اور اس کو ایسے معانی پر بھول کرے جن پر سب کا اتفاق ہے وہ شخص قابل تعریف ہے اجڑ کا حق ہے۔

قرآن مجید کے طالب علم کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ قرآن مجید میں جن قوموں کا ذکر آیا ہے اور جن مذاہب سے خطاب فرمایا گیا ہے ان سے اور عہدہ نبوت کی تاریخ سے مگر ہری واقفیت رکھتا ہو۔ یہ مطالعہ جتنا گہرا ہوگا اسی قدر آیات قرآنیہ کا صحیح اکٹھاف ہوگا۔ صورت یہ ہے قرآن مجید نے اپنے نزول تک گواہ فرقوں، مشرکین، یہود اور مذاہقوں کو خصوصی طور سے خطاب کیا ہے، ان کے عقائد پر ہوت تلقید کی ہے اور ان کے مذہب اعمال کی پرداہ دہی کی ہے۔ اب جس شخص کو ان فرقوں کے عقائد کی واقفیت نہیں ہے یا جس کی لگا ہوں میں ان کی اخلاص اور سیاسی زندگی نہیں ہے۔ وہ متعلقہ آیات کے اسلوب بیان اور طرز خطاب کی اہمیت اور استدلال کی قوت کا صحیح اندازہ نہیں کر سکتا، اس طرح قرآن مجید نے جن مسلمانوں کو خطاب کیا ہے عقائد، عبادات، اخلاق اور معاملات میں ان کی رہنمائی کی ہے غریبات اور اس وقت کے اہم واقعات کا ذکر فرمایا ہے۔ اب اگر زمانہ نزول قرآن کی تاریخ سے کوئی شخص نادا قفت ہے تو وہ ان آیات کو ان کے صحیح محل پر نہیں رکھ سکتا۔ بلکہ اندازی ہے کہ کسی اہم موقع پر اہم غلطی کا رتکاب نہ کر بیٹھے۔

اس لکھاں شاطبی ”مواقفات“ میں فرماتے ہیں: —

”جو شخص قرآن مجید کو مکہنا چاہا ہے اس کے لئے نزول قرآن کی معرفت نسرو دری ہے۔“

اس اصول کی تشریح کرتے ہوئے امام شاطبی نے بڑی لطیف بات ہمی کہ: —

”فِي مَعْنَى فِي مَيَانِيْ بِيَادِيْ اس پر ہے — کہ نفس خطاب مناسب کرنے والے اور جس کو مناسب کیا گیا ہے اس کے متعلق صحیح معلومات ہوں۔ اس کو مقتضائے حال کہتے ہیں۔ اب اب نزول کی واقفیت کا مطلب اسی مقتضائے حال کا جانہ ہے۔“

امام شاطبی فرماتے ہیں کہ بسا اوقات اس مقتضائے حال سے نادا قفت سخت اشکالات کا باعت بن جاتی ہے۔ — مा�صل یہ ہے کہ نزول قرآن کے زمانے میں مسلمانوں کے حالات اور قرآن کے مناسب فرقوں کے عقائد، رسوم اور عادات سے واقفیت بھی از صدقہ ضروری ہے۔ امام شاطبی دوسرے مقام میں فرماتے ہیں: — طالب قرآن کو عادات عرب سے نادا قفت بعض اوقات ایسی شکلات میں لیں اسی قیمتی ہے۔ اس سے بیگات کی خصل اس کے سوا کچھ بھی ہوتی کہ اس نادا قفت کو کچھی طرح دور کیا جائے۔ (مواقفات)

(قرآن کا مطالعہ کیے ص ۱۸۶)

# قرآن میں کرو تدبیر میں اصول ،

مولانا عینف ندوی لکھتے ہیں :—

ہمارے نزدیک فکر و تدبیر کے یہ تین پہیاں نیں جو قرآن فہمی کے لئے از جد ضروری ہیں ۔

۱۔ عصرِ نبوت کا استحضار ۔ ۲۔ عربی زبان پر کامل عبور ۔ ۳۔ قرآن حکیم سے محبت اور شغف ۔

(۱) استحضار عصرِ نبوت کے معنی یہ ہیں کہ پہلے ہم تاریخی طور سے معلوم کریں کہ اُس دور کے مسائل کیا تھے ہی اور وہ کون سے تہذیبی اور عقائد کے اشکالات تھے جن کو حل کرنے کی غرض سے قرآن کوئی نازل ہوا تھا۔ اس کے بعد اس شخصت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس معاملے کے اور ماحول میں مصروف اور روزمرہ کی زندگی میں رواں دوں دیکھیں کہ اس دور کی قیادت اور اصلاح میں آپ کا کردار کیا رہا اور آپ نے کسی کسی ملکہ اور اندماز سے ایک بیگڑی ہوئی اور اخلاقی بالفہ قوم کو بام عروج تک پہنچا دیا ۔ عصرِ نبوت اور قرآن میں چھوٹی دامن کا ساتھ ہے۔ جس کو تمہے اور جانے بغیر قرآن فہمی کا دعویٰ یا توانہ تھا ذریعے کی سادگی پر مبنی ہے اور پھر اس میں فائدہ نیت کا پہلو مضمیر ہے کہ قرآن کو ایک مرتبہ اس کے تہذیبی و فنافتی باحول سے الگ کر دو پھر جو معنی بھی اس میں سے لکھا چاہو گے آسانی سے نکال لو گے۔ قرآن مجید کے فہم و ادراک کے لئے استحضار عصرِ نبوت کا لفظ یہ کہ قرآن ہی کے ساتھ مخصوص نہیں۔ دنیا کی ہر کتاب شخصیت یا فکر کو ذہن کی گرفت میں لانے کے لئے ضروری ہے کہ پہلے اس ماحول اور کوائف کو چشم تھوڑوں میں لایا جائے کہ جن میں یہ کتاب نازل ہوئی یا شخصیت انجھری یا فارسی پر واں چڑھا پھر اس کے بعد اس کو پہچاننے کی کوشش کی جائے ۔

(۲) عربی زبان پر عبور کے معنی یہ ہیں کہ اہل علم یہ جان گھیں کہ قرآن جس نیبان میں نازل ہوا ہے اس کا مزاج کیا ہے۔ اس کا زبان کا اندماز اسلوب بھی ہے اور احکام عقائد اور مسائل کو سن بھی سے پیش کرتا ہے۔ اس میں تشبیہ استعارہ اور کنایہ کا کہاں کہاں استعمال ہو لے ۔ یہ واضح ہے کہ جب تک ہم زبان دانی کی اس سطح سے آشنا نہیں پیدا نہیں کرتے جس پر قرآن کریم اپنے مخصوص اسلوب اور پیرایہ بیان کے لحاظ سے فائز ہے۔ قرآن حکیم کے مطالب و دو فائق ہمکاری رسانی ممکن نہیں ۔

قرآن حکیم قریش کی صاف تھری زبان میں اُترا ہے۔ یہ کتاب اگرچہ اپنے عقائد و مسائل کے اقتبار سے بہت سہل ہے، اس لیے کاس میں کوئی عشقی و بُنکری پیدا نہیں ہے۔ یا نی جاتی تاہم پونچھی یہ کتاب دھی و تنزیل کا افسرہ عطر ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ اس کے فہم و ادراک کے لیے ارباب علم اس زبان کو اچھی طرح جانیں جس میں یہ نازل ہوئی ہے۔ اور اپنے غیر مالوں مطالب و معانی اس کی جانب منسوب نہ کریں جن کی تائید اس کے کلائی تھاں سے نہیں ہو پاتی ۔

(۳) قرآن سے محبت اور شغف کے معنی یہ ہیں، کہ ہم نے عقائد و افکار اور تعبیر و تفسیر کے جن غیر قرآنی صنم فانوں کو اپنے قلب و ذہن میں پہلے سے تغیر کر کھا ہے۔ ان سب کو ”الا لہ“ کی تین ..... سے بکسر مٹا دیں تمام تھیات سے خالی الذہن ہو کر اس کا مطالعہ

کریں اور کثرت سے کریں کیونکہ بہا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ بار بار تلاوت کرتے اور اس میں بار بار ڈوبنے اور غواصی کرنے سے لمعات (FLASHES) قلب و ذہن کی سطح پر دمک جاتے ہیں جو عام حالات میں ظہور پذیر ہیں ہوتے۔ یہی وہ حقائقیں ہیں جنکے قرآن حکیم نے اپنی زبان میں یوں فرمایا ہے —

اَنَّهُ لِقُرْآنٍ كَرِيْبٍ، فِيْ كِتَابٍ مَكْنُونٍ، لَا يَمْسِهُ اَلْمَطْهَرُوْنَ (الواقع، ۹)

یہ ذی شان قرآن ہے جو ایک محفوظ کتاب میں پہلے دن سے درج ہے جسے بخوبی پاک نہاد لوگوں کے درست کوئی چھوپیں سکتا۔

هَدَىٰ لِلْمُتَّقِيْنَ (البقرة، ۲)

یہ کتاب ہدایت ہے اللہ سے ڈرنے والوں کے لیے —

تَلْكَ أَيْتَ الْكِتَابَ الْحَكِيمَ ۝ هَدَىٰ وَرَحْمَةٌ لِلْمُحْسِنِينَ (القمان)

یہ ایک حکیماز کتاب کی آیات ہیں جو نیکوکاروں کے حق میں ہدایت و رحمت ہے یعنی اس کے فہم دادرکے لیے جو ارج کے ساتھ ساتھ قلب و ذہن کی طہارت بھی ضروری ہے۔ آقا بھی لازم ہے اور عملی زندگی میں نیکی معروف اور اسی شے کا ہونا بھی دا جب ہے جسے ہم احسان کہتے ہیں۔ غرض یہ ہے کہ آپ کی صیغیں اور شایم اکر قرآن کے بینام دعوت و اصلاح کے ساتھ ہم آہنگ نہیں پھر آپ ایک کتاب کو تو سمجھ سکتے ہیں قرآن کو نہیں —



# مقدمة القرآن

الله تعالیٰ نے قرآن اُنداز کرنی نواع انسان پر اپنی نعمت پُوری کر دی اور اپنے اس دین کو جس کو انسانوں کی آغاز آفرینش سے ان کی ہدایت کے لئے بنایا تھا اس کتاب کو کیم میں مدخل کر دیا اور اعلان کر دیا کہ:-

أَلْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لِكُوْدِينَكُوْ وَأَشْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لِكُوْلَا لِسْلَامَ دِيْنًا (۲۹)

لَمَّا مَيَّنَ لَنْتَهَى رَدِينَ تَهَبَّى لَنْكَلَ كَرِيدِيَا اور اپنی نعمت تھا ہے اور پُوری کر دی اور تھا ہے لئے دین اسلام کو پسند کیا

قرآن کو کیم ایسی صاف عربی زبان میں نازل ہوا جس کو عام طور پر اہل عرب سمجھتے تھے، خود قرآنی آیات میں اس کی زبان "عربی میں" بھی ہے یعنی کھلی ہوئی اور واضح بھروسے بھی آگے بڑھ کر اس نے اپنے کو "عربی میں" کہا ہے۔ بیرونی آیات کو بھی "آیات بیتات" کے نام سے موسوم ہے۔  
بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِيْ صُدُورِ الظَّيْنِ أَوْ تَوَالِعِلُومَ (۲۹)

بلکہ وہ کھلی ہوئی آیتیں ہیں ان لوگوں کے سینیوں میں جن کو عسلم دیا گیا ہے۔

**الغرض** — قرآن کی زبان، قرآن کی تعلیم اور قرآنی آیات کا مفہوم سب خود قرآن کے بیان کے مطابق واضح، کھلا ہوا اور جل جھا ہوا ہو رہے ہیں وجہ ہے کہ اس نے بار بار تصریح کی ہے کہ

وَلَقَدْ يَسَرَنَا الْقُرْآنَ لِلَّذِي كُرْفَهُ مِنْ مُدَّ كِبِيرٍ (۲۹) ہم نے قرآن کو نصیحت لیتے یہیکے آسان بنایا ہے۔ کوئی ہے جو نصیحت۔  
نصیحت لیتے کی اسالی کو دیکھنے کے لئے خود اہل عرب پر نظر ڈالنا کافی ہے جو قرآن کے اؤین مناطب اور بالعوم بدھی اور ناخواند تھے جس کی وجہ سے قرآن نے ان کو "آیتین" کا لقب دیا اور فرمایا:-

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ نَفْرُوا (۲۹) وہی ہے جس نے اُٹھایا ان پڑھوں میں انہیں میں سے ایک رسول۔

ان اُمیوں نے بے تکلف قرآن کو مجھا اور اس کے اُپر عمل کیا اور کامیاب ہوئے۔ علامہ ابن حیدون لکھتے ہیں:-

إِنَّ الْقُرْآنَ نَزَلَ بِلِغَةِ الْعَرَبِ عَلَى اسْلَيْبِ بِلَاغَتِهِ وَكَانَ لِلْمُهْمَوْنَهِ وَلِعِلْمَوْنَهِ مِعَايَنَهِ فِيْ مَعْذَدَاتِهِ وَتَرَكِيبِهِ ۖ

قرآن عرب کی زبان میں ان کے انداز بالاغت کے مطابق نازل ہوا۔ ہر ایک اس کو مجھتا تھا اور اس کے مظہرات و مربکات کے معانی کا علم رکھتا تھا۔ علامہ موصوف کا مقصود خالبایہ ہے کہ اہل عرب بالعوم قرآن سے اس کی تعلیمات کو سمجھتے تھے۔ دردہ یہ تو ظاہر ہے کہ ہر فرد اپنی کو اس کے جملہ الفاظ کے معانی اور اس کی تمام تاکیب کی تفصیلات کا عالم نہیں ہو سکتا تھا۔ ہاں وہ ایک سادہ مفہوم اکا فرود سمجھ لیتے تھے اور ہر ایک آیت کے تفصیلی معانی جسکے پہنچنے کی تکمیل لازمی خیال نہیں کرتے تھے لیکن اس سے یہ انداز کر لینا کہ وہ بالعوم آیات کے کسری مفہوم پر قائم تھے صحیح نہیں ہو سکتا۔ ابو عبد الرحمن سعید رضی سے روایت ہے کہ صحابہؓ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے دس آیتیں سیکھتے تھے تو جب تک ان کی علمی اور علمی حقیقت کو جان نہ لیتے تھے آگے نہیں بڑھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت اُنہیں ہکتے ہیں کہ ہم میں سے جب کوئی شخص سورہ بقرہ اور آل عمران پڑھتا تھا تو ہماری نگاہوں میں محرّم ہو جاتا تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ قرآن کیم میں زیادہ تر آیات تکمیلات ہیں جو اصول دین اور احکام شریعت سے تعلق رکھتی ہیں یا ابینیا کرائم اور اقوام سابقہ کے تیجیخیز اور عبرت ایکی قصص ہیں ان کا مجھنا جھوکر کے لئے آسان ہے۔ مگر اسی کے ساتھ وہ حقائق غامضہ بھی میں

جن کو صرف راسخون فی العلوی سمجھ کئے ہیں اور سحابہ کرامؓ میں ایسے حضرات کی کمی نہیں تھی، لیکن اس سے ان کا نہیں کیا جا سکتا کہ ان کی لگا ہوں میں اس کا عملی پہلو غالب تھا، یہاں اس بات کی تصریح کی ضرورت ہے کہ ظاہری اور عملی حیثیت کے علاوہ قرآن کریم کی نظری اور عقلی حیثیت بھی اہم ہے۔ یہ حضورؐ کی کتاب جو انسانی کے ساتھ صرف چنانچہ اہمیں نہیں اور صاف الحکیمیت کے علاوہ قرآن کریم کی نظری اور عقلی کا دستور العمل بنائی گئی ہے اور ہر زبان اور ہر مکان میں ان کی بہایت کا لصاہ قرار دی گئی ہے۔ اگر یہ ایسے حقائق جادو دانی پر مشتمل نہ ہوتی جن کو ابد الالا باد تک انسانی نہیں کر سکیں گی، تو یہ کوئی نکار ان کا دامنی لصاہ پہ بہایت بننے کی صلاحیت رکھتی؟ یہی وجہ ہے کہ قرآن سے فتنہ علی نصیحت ہی یعنی کہ بہایت نہیں کی گئی بلکہ اس میں تفکر اور تدبیر کی بھی تاکید فرمائی گئی ہے۔ مثلاً،

بِكَاتِ الْغَلَنَةِ الْيَدِ مُبَارَكٌ لِيَدِهِ بَرْوَأَا يَا تَبِهِ (۴۸) مبارک قتاب ہم نے تیری طرف نازل کی ہے تاکہ لوگ اس کی آئتوں میں غور کریں — دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:-

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالِهِمْ (۴۹) کیا وہ قرآن میں غور نہیں کرتے یادوں میں ان کے فضل پڑے ہوئے ہیں — اور آیت ہے:-

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُوكَذِكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلْمُنَّاسِ مَا نَزَّلَ | اور ہم نے تیری طرف قرآن اُتارا تاکہ لوگوں کے لئے جو اُتارا گیا ہے إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُو يَتَفَكَّرُونَ ... (۵۰) | اس کو ان کے سامنے بیان کر دے اور تاکہ لوگ اس میں تفکر کریں۔

**الغرض** — اصل نظر کو قرآن نے ایسی آیات میں فکر و نظر کی دعوت دی ہے تاکہ وہ ان سے بہایت یعنی اور اپنی فلاح کا استذکار نکلتے رہیں۔ اس کا دعویٰ ہے:- رَأَنْ هُوَ الَّذِي ذَكَرَ لِلْمُتَعَمِّلِينَ (۵۱) وہ نہیں ہے مگر مارے عالموں کی نصیحت کے لئے یعنی جملہ بنی نوع انسان کے لئے خواہ وہ کسی عالم، کسی ماحول، کسی زمان اور کسی مکان میں ہوں — پہی وجہ تھی کہ عہد رسالت میں فقہاء عہد اس کی آیات میں تدبیر کرتے تھے اور بعض امور کو جو ان کے سامنے فی الجملہ واضح نہیں ہوتے تھے، خود رسالت مائب ملنی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کرتے تھے لیکن بہت کم کیونکہ کثرت سوال کی افتوں سے وہ اچھی طرح داقف تھے —

اکثر صحابہ کرام بہ نظر احتیاط انہیں معانی پر اتفاق کرتے تھے، جو بعض الفاظ یا آیات قرآن کی تشریح کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مسموئ ہوئے تھے خود قرآن کی تفسیر میں کچھ کہنے سے پرہیز کرتے تھے۔ چنانچہ ابن سیرین نے کہا ہے کہ میں نے عبیدہ سے ایک آیت کی تفسیر پوچھی تو انہوں نے کہا کہ الشہر سے ڈر و اد سیدھے چلے چلو، لیکن بعض صحابہؓ مثلاً ابن مسعود اور ابن عباسؓ دعیرو رضی اللہ عنہم قرآن میں تدبیر اور تفکر کو ضروری سمجھتے تھے۔ ان کے نزدیک جو چیز ناجائز تھی وہ یہ تھی کہ بلا حقیقت کو پہنچے اور اچھی طرح سمجھے ہوئے آیات کی تفسیر کی جائے۔ یا بعض احل مذاہب مثلاً فارجی شیعہ، قدری، مرجی وغیرہ جو اس وقت پیدا ہو چکے تھے ان کے عقائد کے مطابق تاویل کی جائے۔ لہ اس زمانہ میں تفسیر کئے ہے عربی زبان، جاہلیت کے رسم و عادات جن کو قرآن نے مٹایا ہے۔ عہد رسالت کے واقعات جن کا متعلق قرآن سے ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال اعمال اور قضایا وغیرہ کا جاننا ضروری تھا انہیں کی مدد سے آیات کی تشریح کرتے تھے —

**اس ائمیات** — قرآن میں دینی تعلیم کے لئے علاوہ ایسے تاریخی حقائق بھی مذکور ہوئے ہیں جن کا علم اصلاح نفوس بشری کے لئے مفروضی جب کسی شے کا ذکر نہیں ہے تو اس کے متعلق مزید معرفت کی خواہ شپیدا ہوتی ہے۔ اس لئے عہد صحابہؓ میں لوگ ان امور کو ان علماء، اهل تواریخ جو اسلام لاپچھے تھے دریافت کرتے تھے، خود حضرت ابن عباسؓ حیران مدت بھی ابن جعفر طبری کے بیان کے مطابق کعب جبار کے پاس بیٹھنے اور فی

روایتوں کو انداز کرتے تھے۔ اگرچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اگاہ کر دیا تھا کہ "اہل کتاب کے اقوال کی تصدیق کرو وہ تکذیب ہے" مگر بخونکہ ان امور کا تعلق اعمال شریعت کے ساتھ نہ تھا اس وجہ سے ان کے یعنی میں کوئی حرج نہیں کیجا گیا۔ اس طرح پر اہل کتاب کی دو تین بھی تفسیر قرآن ہیں شامل ہو گئیں ۔۔۔ علامہ ابن حیوان نے لکھا ہے کہ: ۔۔۔

"بالعموم عرب نہ پہلے سے اہل کتاب تھے، نہ علم رکھتے تھے۔ ان کے اوپر بدویت غالب تھی۔ جب ان کو موجودات کے اسباب ابتدائی تخلیق اور اہم سابقہ کے حالات وغیرہ کے جاننے کا شوق ہوا، تو ان اہل کتاب سے جو مسلمان ہو گئے تھے دریافت کرتے، یہ بھی نریادہ تر ان ہی کی طرح بدوی تھے اور ان امور اسی قدر جانتے تھے جس قدر عوام اہل کتاب، انہیں کے بیانات لوگوں سے منقول ہو کر آیات کی تفسیر ہیں میں اغلب ہو گئے اور بوجہ اس کے کہ ان کا تعلق احکام شریعت سے نہ تھا تدوین کے وقت مفروض نے سامحت سے کام لے کر ان کی شقید کی طرف تو جرنہیں کی اور انہیں کو کتب تفاسیر میں درج کر دیا ۔۔۔" (مقدمہ ابن حیوان) ۔۔۔

عہدہ رسالت میں اہل کتاب میں سے جو حضرات اسلام لائے تھے ان میں سے سب سے پہلے ہبودی عالم جن کو قرآن کریم نے "اولَوْيَكُنْ لِرْبُوْ اِيَّهَ اَنْ يَكُلْمَهُ عَلْمَاءُ بَنِيْ اِسْرَائِيلَ" کہہ کر اہل علم میں شمار کیا ہے۔ حضرت عبداللہ بن سلام میں جو ہجرت ہوئی کے بعد ہبھی مدینہ میں اسلام لائے اور ان کا انتقال شکریہ ہجیں ہوا۔ ان سے حضرت ابوہریرہ اور اش بن مالک نے روایت کی ہے۔ دوسرے حضرت سلمان فارسی میں۔ یہ اصلًا جوں بلکہ ایک آتش کھد کے متولی کے عزیز فرزند تھے گھر سے نکل کر شام میں گئے وہاں عیسائیت اختیار کر لی۔ ایک مدت تک نصیبیں اور اس کے بعد عمودیہ میں رہے اور آسمانی کتابوں کا علم حاصل کیا، پھر عرب کی کی طرف آئے وادی القمری میں بنی کلب نے غداری ایک آنکھ کو غلام بن اذالا اور فروخت کر دیا، قمیت کی یادوی سے مدینے پہنچے وہاں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر اسلام لائے، حضرت عثمانؓ کی خلافت میں مائن میں وفات پائی ۔۔۔

جس طرح حضرت بلالؓ کو ہبھیوں نے اور حضرت ہبھیبؓ کو ہبھیوں نے اپنا قمی افتخار اور نہنہ بنایا ہے۔ اسی طرح اہل فارس نے اسلام لائے کے بعد حضرت سلمانؓ فارسی کو پہنچا قوم کا پیش رو قرار دیا، ان کے حالات میں غیر عموی بیانیں بڑھائیں اور ان کی طرف بہت سی دو تین منسوب کیں، بالخصوص صوفیہ بُجُم نے جن میں سے اکثر اپنی سلسلہ ارادات ان تک پہنچاتے ہیں۔

تیسرا صحابیؓ جن سے اس قسم کی روایتیں آئی ہیں حضرت قیمؓ دارمی ہیں جو سلسلہ ہبھی میں مدینہ آنکر مسلمان ہوئے تھے۔ یہ نصاریؓ میں میں سے تھے اور قصہ گوئی کرتے تھے، یعنی گذشتہ ابیار اقوام کے حالات نہاتے تھے جو حضرت عصریؓ کی خلافت میں ان سے قصہ گوئی کی اجازت طلب کی، مگر انہوں نے منکروں نہیں فرمایا۔ اخیر میں ان کے بہت اصرار کی وجہ سے صرف اس قدمہ جانت دی کہ مجھ کے دن اسے پہنچے کہ میں جماعت کے لئے لکھوں، تم قصہ نہیا کرو، حضرت عثمانؓ کے عہد میں ان کو ہفتہ میں دو دن کی اجازت مل گئی یہ جاسہ اور دجال کی روایتیں انہیں سے مروی ہیں۔

اس قصہ گوئی کی دو صورتیں، ہوتی تھیں، ایک قصص عالمہ کی کو قصاص مسجد میں مسلمانوں کے مجمع میں پہنچ کر ان کو دوسری قوموں کے وہ حکایات اور حالات شناختا، جو اس نے اپنے بزرگوں سے لئے تھے، دوسری قصص خاصہ جو کسی مخصوص بُمے آدمی کے سامنے پیان کے جاتے تھے۔ عہد صحابہؓ ہی میں قصہ گوئی کا رواج عموم کی دلپی کی وجہ سے بہت بڑھ گیا اور چونکہ قصتے کذب آمیز بالکل زیادہ تر بے بنیاد افسانہ ہوتے لہ مقدمہ ص ۳۶۴۔۔۔ لہ طبقات ابن سعد جلد ۳ صفحہ ۵۳۔۔۔ گہ اصحاب جلد ۱ صفحہ ۱۸۲۔۔۔ لہ خلدر مقیری زی جلد ۲ صفحہ ۲۵۳

اس دجہ سے حضرت علیؓ نے اپنے زمانہ میں قصہ گویوں کو مسجدوں میں بیٹھنے کی ممانعت کر دی۔

امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے کہ تفسیر کا علم زیادہ علماء مکتوب میں ہقا جو حضرت ابن عباسؓ کے شاگرد تھے۔ مثلاً عکرم، مجاهد اور عطا، پھر اصل کو فرمیں جو حضرت ابن مسعودؓ کے اصحاب تھے جیسے سن بصریؓ اور مسروق وغیرہ۔

اس عہد میں اسرائیلیات میں بہت اضافہ ہوا، کیونکہ عوام کا رجحان ان کی طرف بڑھ گیا تھا اور وہ اس کو علمی تحقیق کر جنے لے گئے تھے کہ قرآن میں جن انبیاء اور اقوام کے قصص میں، ان کے متعلق مزید معلومات کا پتہ لگائیں۔ اس لئے جزئی سے جزوی اور پجدوں سے جزوی بائیں بھی دریافت کرنے لگے۔ مثلاً سفینہ نوح کی مقدار اور دوست، اس میں جن جانداروں کے جوڑے لادے گئے تھے، ان کے اقسام، حضرت ابراہیمؓ کے قصہ میں پاروں پرندوں کے داقعیں کے متعلق تحقیق۔

صحابہ کہف کے نام اور ان کے کٹھتے کے زندگ و نسل،

غرض اسی قسم کے سینکڑوں بلکہ ہزاروں امور کی بابت جن کو قرآن کریم نے لایا ہے اور غیر ضروری ہونے کی وجہ سے چھوڑ دیا تھا، بحث تحقیقی کرنے لئے، یہی معلومات روایات کے ذریعہ سے پھیلیں اور عجب تفسیریں مدون ہو جیں تو ان میں درج کی گیں۔ ان روایات کا سب سے بڑا مرجع دو شخص ہیں۔ ایک کعب بن ماتع جو بنی کے یہودی تھے، حضرت عمرؓ کے زمانہ میں اسلام لائے اور مدینہ میں رہنے لگے۔ یہ کعب اجارت کے نام سے مشہور ہیں ان سے حضرت عباسؓ اور حضرت ابو ہریرہؓ کے توسط سے زیادہ روایتیں آئی ہیں۔ دوسرا ہے وہب بن منبه، یہ بھی عین کے یہودی اور فارسی الاصل تھے، ان کی وفات صنعاہ میں شہر میں ہوئی۔ اسرائیلیات میں ان کا بڑا حصہ ہے۔ علم رثقاۃ مثلاً ابن قیمؓ کے امام نوویؓ وغیرہ نے ان کی کوئی روایات اپنی کتابوں میں درج نہیں کی۔ ابن جریرہ طبری نے اگرچہ ان سے قطعی پر، بیز تو نہیں کیا ہے مگر بہت کم روایتیں لی ہیں۔ لیکن ثعلبی وغیرہ نے انبیاء کے قصوں میں زیادہ تر انہیں کی روایات درج کی ہیں۔ یہاں اس حقیقت کا بھی ظاہر کر دینا ضروری ہے کہ اس زمانہ میں عرب کے ہر حصہ سے زیادہ یہودی ثقافت میں میں شائع تھی۔ یہی وجہ ہوئی کہ وہاں کے اصل کتاب مسلمانوں سے اس قسم کی روایتیں زیادہ منتقل ہوئیں۔

**تفصید و تفسیر** زیادہ تر اسی زمانہ میں یعنی تیسرا صدی ہجری میں امکہ جرح و تعلیل نے راویوں اور روایتوں کی تقدیم کی، تفسیری روایات کا بڑا حصہ بوجہہ ان کے روایات کے ضعف کے مشکوک ثابت ہوا۔ کیونکہ ضحاک بن منراجم، مقابل بن سلیمان ابوصالحی مصری، محمد بن سائب کلبی، السیدی محمد بن مردان، بشیر بن عمار اور عونی وغیرہ جن سے زیادہ تر یہ روایتیں آئی ہیں، جلائیں سے کمزور بلکہ بعض ان میں وضایع نہیں۔

میں پہلے کہہ چوکا ہوں کہ صحابہ کرام میں حضرت علیؓ اور عبد اللہ بن عباس کے نام سے تفسیر کی روایتیں زیادہ آئی ہیں اور یہی رواۃ کی گزوری کی وجہ سے عام طور پر موضوع اور مجموع مکمل ہے جس کی وجہ یہ ہے کہ حضرت علیؓ کو شیعہ انہیں اقوال کو زیادہ احترام اور تبلیغیت کی نظر سے دیکھتے تھے جو ان کے نام کے ساتھ منسوب ہوں، اس لئے شیعہ رواۃ بیشتر انہیں کے نام روایتیں کرتے تھے، بلکہ جو بات ان کے ذہن میں ایسی آئی تھی جن سے حضرت علیؓ کا راتبہ ظاہر ہوا اس کو بھی ان کی طرف سے منسوب کر دیتے تھے۔ چنانچہ ابن ابی جریرہ نے روایت کی ہے کہ حضرت علیؓ نے فرمایا کہ اگر میں چاہوں تو فرما تھی تفسیر سے ستراؤ نہیں کا بوجھ تیار کر دوں۔ وضع کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ حضرت علیؓ کے ہم جو روایتیں کی گئی ہیں ان کی تعداد ۴۸۴ ہے جن میں سے محدثین کے تذکرے کو نہیں کر دیے گئے اور سے صرف پچاس سمجھے جائیں۔

حضرت ابن عباسؓ ہنچن کی نسل سے فلسفہ، عبایہ سنتے، مقررین بارگاہ امopoulos موضوع تھے، قرآنؓ کریم کی کوئی آیت بھکر کوئی لفظ غافل نہ ہوگا جس کی تفسیر میں ان سے روایت نہ کی گئی ہو، ان کی کل روایتوں کی تعداد ۱۶۶۰ ہے جن میں امام شافعیؓ کے قول کے مطابق زیادہ سے زیادہ سو ایسی ہیں جو صحیح مانی گئی ہیں ۱۷

ابن عباسؓ رضی اللہ عنہؓ سے بنتے طرق ہیں، ان میں سب سے معتبر طریقہ، ابن صالح عن علی بن ابی طلحہ عن ابن عباس ہے۔ مگر جملہ حقاً حدیث کا اجماع ہے کہ علی بن ابی طلحہ کی لقا، حضرت ابن عباسؓ سے ثابت نہیں ہے وہ جو کچھ ان کے نام سے ہے کہتے ہیں۔ درہ مجاہد اور سعید بن جبیر کی روایتیں ہوتی ہیں ۱۸ — دوسرے طریقہ جس کو محدثین نے شیخین یعنی امام بخاریؓ اور مسلم کی شرط کے مطابق تسلیم کیا ہے قیس عن عطاء بن السائب عن سعید بن جبیر عن ابن عباسؓ نہ ہے۔ مگر اس سلسلہ سے صرف چندی روایات ہیں۔ باقی دوسرے تمام طرق مجسروج ہیں جو پیر عن ضحاک ساخت ضعیف سلسلہ ہے۔ ابن حجر تھے جو کچھ روایت کیا ہے، اس میں صحت کا خیال ہی نہیں رکھا۔ بلکہ کی روایتیں سب سے زیادہ کو درہوتی ہیں اور اس کے ساتھ جب مردان بن محمد بھی شامل ہو جائے تو یہ سلسلہ مستتا پاکذب ہو جاتا ہے۔ ۱۹

مہری وجوہات میں جن کی بنا پر بعض اکابر ائمہ تفسیری روایتوں کی صحت کا سربرے سے انکار ہی کر دیا۔ چنانچہ امام احمد بن مبل جو جرح و تعذیل کے امام اور بخاریؓ اور مسلمؓ کے استاد ہیں کا قول ہے کہ تین کتابیں ہیں جن کی کوئی اصلاحیت نہیں، مغازی، ملاجم اور تفسیر گئے ہو جنہنکے امام موصوف کے اس قول میں تاویل کی بگناش نہیں ہے لیکن ان کے تلامذہ نے کہتے کہ اس سے ان کی مزادیہ ہے کہ بیشتر حصہ ان روایات کا ناقابل اعتماد ہے۔ غالباً اس تاویل سے ان کا منشار یہ ہے کہ ائمہ حدیث نے جن تفسیری روایتوں کو اصول حدیث کے مطابق صحیح قرار دیا ہے وہ اس سے مستثنی ہیں، مگر حقیقت یہ ہے کہ جو روایتیں صحیح قرار دی گئی ہیں ان میں بھی تنقید کی ضرورت ہے مثلاً الفاظ المفترض کی تفسیر میں امام حاکمؓ کے حضرت انسؓ سے روایت کی ہے کہ قفار ایک ہزار او دیکھ کا ہوتا ہے اور این ماجدیں حضرت ابوہریراؓ سے مردی ہے کہ بارہ ہزار اوقیہ کا۔ ظاہر ہے کہ ان دونوں میں سے صرف ایک ہی صحیح ہو گئی ہے مگر محدثین نے دونوں کو صحیح کہا ہے ۲۰

**علمی تفسیریں** ۲۱ اب تک بتنی قدر تفسیریں تکمیلی تھیں وہ غالباً منقولی تھیں، یعنی روایات کا مجموع، لیکن چوتھی صدی ہجری میں مسلمانوں میں مختلف قبیم کی علمی تحریکات پیدا ہو گئی تھیں، صرف دخو، بیان، فقہ و اصول، فلسفہ، کلام و تصور وغیرہ کا عام رواج ہو چکا تھا، ان علمیں کے عاملین نے جو تفسیریں ہیں، ان میں بیشتر اپنے فتنی زادیہ نظرے الفاظ روایات کی لشکر میں بحثیں شروع کیں اور روایات کے ساتھ ساتھ اجتہاد کا دروازہ بھی ہوں دیا۔ علاوہ بریں نئے نئے مذہبی فتنے مذہبی فتنے بھی پیدا ہو گئے تھے، ان اہل مذہب نے بھی اپنے عقائد و خیالات کے مطابق ایک ایک تفسیریں کیں، جن کی وجہ سے اختلافات کی بہت کثرت ہو گئی اور تفسیریں کی نوعیں متعدد ہو گئیں، مثلاً زیجاؤ اور کسائی وغیرہ نے جو معرفت و خوار کے امام تھے اپنی تفسیریں میں خصوصیت کے ساتھ لفظی تصرفات اور وجوہ اعراب سے بحثیں کیں، تعلیمی اور ابن اثیرؓ نے جن کو تاریخ کا ذوق تھا قصص کی تفصیلیں کی طرف رحمان رکھا۔ فیضہ ابواللیث سکرقدیؓ اور علامہ سکرقدیؓ نے فروعات فقہ پر آیات سے استدلال میں توجہ صرف کی۔ ابوالسلام صفہانیؓ اور زمخشیریؓ نے معتبر عقائد کے اثبات کی کوشش کی۔ اس فرائیں اور رازیؓ نے اشعری اصول کے مطابق متعکلہ بحثیں لکھیں، عبد القاهر حرمیؓ اور ابوالصالح عسکریؓ نے بلاعنت و معانی کے لطائف ظاہر کئے، محبی الدین ابن عربی اور واحدی وغیرہ نے تصور کا زنگ بھرا اور شیعہ مفسروں نے آیات کو پانے مذہبی خیالات کے مطابق بنانے سے سفر کارز کھا۔ غرض اس وقت سے ہر زمانہ کی تفسیر اس زمانے

۱۷ مرآۃ التفسیر ص ۱۳۔ ۱۸ التقان جلد ۲ ص ۱۹۵۔ ۱۹ التقان جلد ۲ ص ۱۹۵۔ ۲۰ تذکرة الموضوعات للشيخ محمد طاہر رضا۔

کی علمی ساختوں اور ستر یکوں سے متاثرا در ہر فرقہ کی تفسیریں کے عقائد و خیالات کی آئینہ نظر آتی ہے ۔

ان وجوہات سے اگرچہ تفسیروں میں دسعت تو بہت پیدا ہو گئی لیکن بیجا تاویلات کا بھی راستہ کھل گیا اور اکثر فرقوں لیے آیات قرآن کو اپنے خیالات کے مطابق اس طرح دھانے کی کوششیں تیں، جن کو معنوی تحریف کہنا بجا ہے۔ اس بے اعتدالی کی سب سے بڑی وجہ یہ ہوئی کہ تفسیر کے اصول نہیں متعین کئے گئے۔ علماء اصول نے جو کچھ لکھا ہے وہ الفاظ کے استعمال کے متعلق چند عمومی قیاسی قاعدے ہیں جو باطل ناکافی ہیں۔ علامہ فاروقیؒ نے تصریح کی ہے کہ علم تفسیر میں بجز چند امور کے اصول مطلقاً نہیں ہیں۔ جس پر ان کی جو بیانات کا مدلہ ہو۔ (۱) ان مفسروں نے قرآن کی تفسیر کا جو طریقہ رکھا ہے، وہ وہی ہے جس کے مطابق کسی انسانی کتاب کی تصریح کی جاتی ہے۔ یعنی فاتحہ شروع کر کے ایک ایک آیت کی سلسلہ وار تفسیر بحثتے ہیں اور فاتحہ تک پہنچاتی ہیں اس طریقہ آیات والفاظ کے معانی کی فتح تفسیر در ہو جاتی ہے مگر قرآن کمچھ میں نہیں آتا، یعنی اس کی کوئی تعلیم شامل نہیں ہوتی، اس نے کہ اس کی تعلیمات اس ترتیب اور ربط کے ساتھ نہیں بیان کی گئی ہیں جس طریقہ انسانوں کی تکبیل میں بیان کی جاتی ہیں، بلکہ اس کی تعلیم متعدد سورتوں اور آیتوں میں اس کے طویل و عرصہ میں بتدربیق اتاری گئی ہے تا دقیقہ کسی فاصی سلسلہ کے متعلق تمام تعلیمات متفرق سورتوں سے نکال کر جمع نہ کر لی جائیں اور ان کو صحیح ترتیب کے ساتھ ترتیب نہ کیا جائے، اس سلسلہ کی پوری قرآنی تعلیم ہرگز کمچھ میں نہیں سمجھی، لہذا، ان تفسیروں نے زیر تجویز سے جو سلسلہ بلسلہ آیات کے ساتھ چلتے ہیں، قرآنی تعلیمات کی توضیح نہیں ہو سکتی۔ فہم قرآن کے لئے ان تفسیروں کی نوعیت تقریباً ہر ہے جو فن طب میں سُکُن مفردات کی ہے جن میں صرف تہجی کی ترتیب کے ساتھ دو اور کام، خواص، آثار اور بدل وغیرہ لکھ دیئے جاتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ کوئی شخص ان کو پڑھ کر طبیب نہیں ہو سکتا۔ بہنسہ اسی طرح ان تفاسیر و تراجم کے مطابعہ سے نہیں کوئی شخص حقائق قرآن کا عالم نہیں ہو سکتا۔

(۲) اکثر تفاسیر میں آیات والفاظ کی تشریحات روایات سے کی گئی ہیں۔ ان کا براحتہ خود محدثین کے نزدیک موضوع ہے۔ چنانچہ امام احمد بن حنبلؓ نے جن کے اور مدیث کی امامت منہجی، ہوئی کہدیا ہے کہ تفسیری روایتیں تمام ترے اصل ہیں۔ اسرائیلیت لائی جاتی ہیں جو بیشتر ناقابل اعتبار ہیں۔ بیوی مال اس بابِ زوال کی روایتوں کا ہے۔ قدیم مفسروں نے ان روایتوں کے سلسلہ اسناد بھی لکھے ہتھے، جن سے صحیح اور غیر صحیح کی تیزی ہو سکتی تھی، مگر متأخرین نے ان کو بھی مذف کر دیا۔ اور اپنی تفسیروں میں ان روایات کو بلایا اسناد کے نقل کرنے لئے جس کے باعث عدم میں ان کی حیثیت مسلمات کی ہو گئی اور بہت سی آیتوں کی غلط تفسیریں اُمّت میں رائج ہو گئیں، یہی سبب ہے کہ جس قدر تفاسیر کی کثرت ہوتی گئی، اسی قدر مسلمانوں کو قرآن کریم کی اصلی اور صحیح تعلیم سے بعد ہوتا گیا۔

(۳) ایک خاص شکایت یہ ہے کہ ان تفسیریں گاروں نے خود اپنے داغنوں سے بہت کم محنت لی ہے۔ الہ اما شار، اللہ زیادہ تر مقدمین ہی کی باتیں اور روایتیں نقل کرتے چلے آئے ہیں بعض بزرگ تو اس قسم کے گزرے ہیں جنہوں نے اپنی تفسیریں محض ثواب کا ذخیرہ اور جنت کا ذریعہ کچھ کر لکھی ہیں، یعنی تقریباً اللہ خدا میں قرآن میں داخل ہو گئے، بحال یہ کہ ان کی تفسیریں میں کوئی چیز ایسی نہیں ملتی جس پر کسی طالب قرآن کی زبان سے ان کے لئے مغفرت کی دعا نکھلے، یا جو بوجھ اپنی تصنیف کا وہ پڑھنے والوں پر ڈال گئے ہیں۔ اس کی کوئی تلافی ہو گئے۔ بیشتر اسی قسم کی تفسیریں جو معلوم یا تروک ہو گئیں، یونکھی یہ حقیقت ہے جس کو قرآن نے سکھایا ہے کہ: **وَآمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَنْكُثُ فِي الْأَرْضِ** ۔ وہی چیز دنیا میں ہے گی جو لوگوں کے لئے نفع رہا ہو گی ۔

جن لوگوں نے دماغ سے کام لیا ہے، ان میں سے اکثر ایسے ہیں جنہوں نے اپنے خاص عقیدوں کو موقعہ موقع قرآن کے ذریعہ پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور بعض نے محض جدت بطبع دکھائی ہے، مثلاً ایک مفسر نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قولِ تیطمین

قلبی کی تفسیر میں لمحہ ہے کہ قلبی ان کے ایک دوست تھے۔ یا کَطَّیٰ السِّجْلَ لِلْكُتُبَ کی تفسیر میں بعضوں نے کہا ہے کہ عَلَیْهِ سَلَامُ اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے کاتب کا نام تھا۔ حالانکہ تمام ائمہ محدث و تاریخ متفق ہیں کہ اس نام کا کوئی صحابی نہیں ہے۔ یا مَرْحَمَةُ الْجَنَّةِ کی تفسیر علی و فاطمہ اور لولو والمرجان کی تفسیر حسین بن رضی اللہ عنہم یا الصَّابَرِیُّ وَالصَّادَقِیُّ وَالْقَانِتِیُّ وَالْمَنَافِقِیُّ وَالْمُسْتَغْفِرِیُّ کی تفسیر میں صابر سے مُراد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، صادق سے صدیق، قانت عمر فاروق، منافقین سے عثمان عَنْہُ، اور مستغفرین سے حضرت علی رضی اللہ عنہم، غرض اسی طرح کی سینکڑوں آیات ہیں جو ان حضرات نے مسخر کی ہیں۔

(۲) یہ مفسرین بالعموم قرآن میں نسخ کے قائل ہیں۔ چنانچہ بہت سی مکمل اور لیقینی آیتوں پر بھی نسخ کے احکام لگاتے چلے جاتے ہیں بلکہ جن لوگوں نے ناسخ اور منسوخ پر کتابیں لکھی ہیں ان کی تو کوشش یہی معلوم ہوتی ہیں کہ جس قدر ہو سکے نسخ دکھلائیں۔ ان کے بیان کے مطابق نصف بلکہ اس سے بھی زیادہ احکامی آیات منسوخ ہیں، غرض اس نسخ کے عقیدہ نے بھی تفسیروں کے اندر ایک عجیب چیزیں پیدا کر دی ہے۔ — (۵) یہ مفسرین بہت سی آیتوں کی تفسیر میں متعدد معانی اور مختلف احوال نقل کرتے ہیں۔ مثلاً غَيْرُ الْمَفْسُوبِ عَلَيْهِ وَلَا الْضَّالِّينَ کی تفسیر میں دس قول ہیں۔ وَالْفَجْرُ وَلِيَالِ عَشَّیِ کی متعدد تفسیریں ہیں۔ وَشَاهِدٌ وَمَشْهُودٌ کی تشریح میں کمی باتیں کہی گئی ہیں۔ اصحابُ الْحَدِودَ کی تفسیر میں نہتے ہیں کہ وہ اهل فارس تھے یا میں کے باشنا تھے یا صبیح یا سخراں باشندے تھے۔ الغرض سینکڑوں الفاظ و آیات ہیں جن کی کمی کی تفسیر یا، یا کر کے لکھتے چلتے ہیں اور کسی ایک بات کو جرم و لیقین کے ساتھ بیان نہیں کرتے، ان میں سے صحیح مفہوم کے فیصلہ کی وقت خود ان کے اندر مفقود ہوتی ہے۔ حالانکہ صحیح مفہوم ایک اور صرف ایک ہی ہو سکتا ہے۔ ایسی تفسیروں سے بحاجتے اس کے آیات کی توضیح ہو، وہ اور بہم ہو کے رہ جاتی ہے۔

(۶) ان مفسر دل کو قرآنی حقائق کی حصہ تھوکم اور غیر متعلق اور غیر ضروری باتوں کی تلاش زیادہ نہیں ہے۔ جنت کا ذکر ہے تو اس کے پیالوں اور آنکھوں کی تعداد کا شمار اور کوڑا اور طوبی کی بیانات کریں گے، وزن کے بیان میں اس کے طبقوں کی گہراںی اور سانپوں اور بچپوں کی درازی ناپیں گے، جنگ بدریں فرشتوں کے نزول کی حقیقت سمجھانے کے بجائے ان کے چہروں، گھوڑوں اور عماموں کے رنگ اور ان کی سواری و حملہ و قتال کی کیفیت لکھیں گے۔ یا جوچ ماجوچ کے تاریخی حالات بیان نہیں کریں بلکہ کوئی لمحے گا کہ ان کے قدas درخت کے مشاہد ہیں، جو نکل شام میں نظر آتا ہے اور جس کی بُندی ایک سوبیں گز ہوتی ہے اور کوئی لمحے گا کہ ان کا ایک کان اور چہا ہے اور دوسرا بچھوڑا۔ اگر ان چیزوں کا موقع نہیں پائیں گے تو فصاحت و بلاعثت کی لطافیں دکھلانے لگیں گے یا خالی فسیلہ بیکنوں میں الچہ جائیں گے۔ علم فطرت فعل الہی ہے، کتاب مہین علم الہی ہے اور قرآن کریم قول الہی ہے اور یہ تینوں متعدد ہیں۔

جن طرح صحیفہ فطرت کے حقائق کی وسعت لے پایا ہے۔ اسی طرح قرآنی حقائق کی بھی کوئی انہا نہیں ہے۔ اور انسانی نسلیں ابدالاً باد تک بھی ان کو ختم نہیں کر سکتیں، یہی وجہ ہے کہ قرآن بنی نوع انسان کی ہدایت کا نصاب مقرر کیا گیا ہے۔ مزید توضیح کیلئے پہاڑ یہ بیان کرو دیاں ہیں امیاز کر لیتا ہے، مثلاً زمین، دریا، اور پہاڑ اور جنگل کو دیکھ کر سب کو لیقین کے ساتھ علم ہو جاتا ہے کہ یہ فطری چیزوں شک کے ان دونوں میں امیاز کر لیتا ہے، اس قدر بھی ذریق ہے کہ بہر انسان بلا کسی قسم کے ریا پر اور اگر زمین پر کوئی عمارت یا پہاڑ میں کوئی بُت یا دریا میں کوئی کشتی یا جنگل میں کوئی گاری نظر آئے تو شخص بلا کسی اشتباہ کے بھج جاتا ہے کہ یہ انسانی ساخت ہے۔

درخت پر سے گرا ہوا باتہ، گھاس میں سے جھپڑا ہوا ایک تنکہ، چیونی کا لوتا ہوا ایک پاؤں اور بھیر کا گرا ہوا ایک بال اگر سارے عالم کے ماہر اور کار بیگن جمع ہو کر جو بنا پا جائیں تو نہیں بن سکتے۔ یہی فرقِ اللہ کے کلام اور انسان کے کلام میں ہے۔

**قُلْ لَئِنِّيْ اجْمَعَتِ الْأَنْسُ وَلِلْجَنْ** کہہ دے کہ اگر سارے ہیں جن و اس بات پر تفکر ہوں کہ قرآن جیسا کلام علیٰ آنْ پِيَّا تُوْا بِيْمَشْلِ هَذَا لِقُرْآنِ بنا پائیں تو بھی ویسا نہیں بن سکتے۔ اگرچہ وہ سب ایک ترے لَا بَأْلَوْنَ بِيْمَشْلِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ کے مدگار کیوں نہ ہوں۔

**لِبَعْضِ ظَهِيرًا** (۱۶)

لیکن معنوی حقائق چونکہ عقلی چیزیں ہیں اس لئے یہ فرق سر کی سمجھوں سے نظر نہیں آسکتا بلکہ دل کی سمجھوں سے دیکھا جاتا ہے اور یہی ممتاز قرآن کا وہ زندہ محجہ ہے جو جاودا نی ہے اور اصل بصیرت پر سورج کی طرح نمایاں ہے۔ جن لوگوں نے آیاتِ الہی کا اقوال انسانی کے سامنے موازنہ کر کے اس کے اعماز دکھانے کی کوشش کی ہے اللہ ہی جانتا ہے کہ وہ کس بے بصیری میں مبتلا تھے۔

دوسرے افرق مصنوعاتِ فطرت اور مصنوعاتِ انسانی میں یہ ہے کہ فطرتی اشیاء کے منافع اور تاثیرات کی کوئی حد نہیں معین کی ہے بلکہ ایک انسان کے متعلق جس تدریج معلومات بڑھتی جاتی ہیں اس قدر ان کے افعال و خواص معلوم ہوتے جاتے ہیں۔ بخلاف انسانی مصنوعات کے جو ایک معین اور مخصوص غرض دعایت کے لئے بنائی جاتی ہیں اور ان سے وہی نفع یا جانتا ہے جس کو پہلے سے مددِ نظر کر کر وہ بنائی گئی ہے۔ یہی کیفیت خالق اور مخلوق کے کلام کے مراتب کی ہے۔ قرآن اللہ کا کلام ہے وہ کسی ایک ماحول۔ ایک زمان یا ایک مکان کے لئے نہیں ہے بلکہ ہر ماحول ہر زمان اور ہر مکان کے لئے ہے۔ حقائقِ فطرت کے متعلق جس قدر انسان کا علم بڑھتا جائے گا اسی قدر قرآنی حقائق بھی اس کی کمی میں آتے جائیں گے اور قرآن بھی فطرتی اشیاء کی طرح کسی زمانہ میں خستہ ہو جانے والا اور تھک جانے والا نہیں ہے۔ بخلاف انسانی اقوال کے کہ ان کے معانی محدود ہوتے ہیں اور ان کی غرض معین۔

**اَصْوَلْ وَثَرَانْ** اب ہم خود قرآن کریم ہی سے فہریم قرآن کے وہ اصول بیان کرتے ہیں جو ہم نے اس سے اخذ کئے ہیں، کیونکہ قرآن جیسا کہ ہمچھ پکے ہیں جو اپنی کمی بات میں بھی ذمہ کی جیز کا محتاج نہیں ہے۔

**إِتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْنَكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ** اس کی پیر وی کر د جو تمہارے رہت کی طرف سے تمہاری طرف وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُرْبِنِيَّةَ أُولَيَّاءَ (۱۷)

(۱) — قرآن فہی کا اصل اصول یہ ہے کہ اس کی بیان کی ہوئی جس حقیقت کی تفصیل مطلوب ہو وہ قرآن ہی سے لکھی جائے۔ کیونکہ قرآن کی تفسیر اللہ نے اپنے ذمہ لی ہے۔

**شُوَّانَ عَلَيْنَا بَيَانَهُ** (۱۸) پھر اس کی تشریح بھی ہمایے ذمہ ہے۔ قرآن نے تصریح کر دی ہے کہ آیاتِ قرآنی بیشتر مکملات ہیں لیکن ان کے معانی قطعی اور معین ہیں۔ بخوبی سی متشابہات ہیں جن کے حقائق انسان کی علمی دسترس سے بالاتر ہیں۔ مثلاً اللہ کی ذات، صفات، جنت، دوزخ اور میران عمل وغیرہ جن کو تمیل اور شبیہ کے طور پر قرآن میں بیان کیا گیا ہے۔ اور جن کی اصل حقیقت سمجھنے سے انسان اس دُنیا میں قادر ہے۔ ان کے اور صرف ایمان کا مطلب ہے نہ کو عمل کا۔ اس وجہ سے ان کی تفصیل مطلوب نہیں ہے۔ البتہ مکمل آیات جو اُمّۃ المُکَاب اور اصل قرآن کی گئی ہیں۔ ان کی تفصیلات اللہ ہی طرف سے کی گئی ہیں۔

**كِتَابُ الْحِكْمَةِ أَيَّا تُمُّثِلُ شُوَّافِصِلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرُ** (۱۹)

(ترجمہ) یہ مکمل کتاب ہے جس کی آئیں مکمل بنائی گئی ہیں۔ پھر حکمت اور خبر رکھنے والے اللہ کی طرف سے ان کی تفصیل کی گئی ہے۔  
یہ تفصیل علم کے ساتھ کی گئی ہے: —

وَلَقَدْ جِئْنَا هُوَكَتَابٍ فَصَلَّتَاهُ عَلَى عِلْمٍ۝۔ ہم ان کے پاس ایسی کتاب ہے جس کی تفصیل ہم نے علم کے ساتھ کی ہے۔  
یہ تفصیل اہل علم و فہم کے لئے ہے: —

قُدْ فَصَلَّنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ۔ ۝۔ ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جو علم رکھتے ہیں۔  
قُدْ فَصَلَّنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ۔ ۝۔ ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جو فہم رکھتے ہیں۔  
جس قدر انسان کا علم حقائق فطرت کے متعلق بڑھتا جائے گا اُسی قدر وہ قرآن تفصیلات سمجھنے کے قابل ہو گا۔ اگر فہم معانی میں اختلاف  
واقع ہوں تو قرآن ان کو فتح کرنے کی پوری صلاحیت رکھتا ہے جس طرح کاموں فطرت کے محققین میں کبھی بھی نظریوں کا اختلاف دائم ہو جائے  
ہے لیکن مزید غور و فکر سے رفتہ رفتہ آخر کار وہ مسئلہ جاتا ہے اور سب کے سب ایک حقیقت پر پہنچ کر متعدد ایجادیں ہو جاتے ہیں۔ —

قرآنی آیات جو اکثر تبدیل الفاظ و عبارات جا بجا لایت پھیر کے بیان کی گئی ہیں ان میں ان کی تشریعی مضامنہ ہے —  
وَكَذَلِكَ نُصَرِّفُ الْآيَاتَ وَلِيَقُولُوا۝ اور اسی طرح ہم ایتوں کو پھیر پھیر کے لائے ہیں تاکہ وہ کہدیں کہ  
دَرَسْتَ وَلَنْتَسِنَكَ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ۔ ۝۔ ٹونے پڑھ کر نہ دیا اور ہم اہل علم کے لئے تشریع کر دیں —

الغرض قرآن کریم کی تفصیل خود قرآن ہی میں ہے اور وہ مفصل کتاب ہے —

وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا۔ ۝ اور وہی ہے اللہ جس نے تمہاری طرف کتاب اُتا ری تفصیل شد۔  
اس نے تفسیر قرآنی کی صورت یہ ہے کہ جس طرح حقائق فطرت کے مفکرین اپنی علمی تحقیق کے لئے ایک خاص شعبہ کو جیسی ہیں ان کو  
ہمارت ہوتی ہے مخصوص کر لیتے ہیں۔ اسی طرح وہ لوگ جو علم صاحبہ میں سے کسی علم کے ماہر ہوں قرآن کی ان مخصوص آیات کی تفصیل جوان  
بجے علم سے تعلق رکھتی ہیں اپنے ذمہ میں اور ان پر علم و بصیرت کے ساتھ غور و فکر کریں۔ اس طرح پر قرآن کریم کی تفصیل ہوتی جائے گی اور  
عالم فطرت کی طرح اس کے حقائق بھی آشکارا ہوتے جائیں گے۔ لیکن علم کے ساتھ اخلاقی بھی ضروری ہے کہ اس کے بغیر قرآن کم بھی نہیں  
آتا۔ بے شک قرآن سے نصیحت لینا اور اس پر عمل کرنا عالم کے لئے بھی سہل ہے جس طرح کہ عالم فطرت کی نعمتوں سے ممتنع ہونا جا بارہ  
کے لئے بھی اسالا ہے ملک عالم فطرت پر غور کرنے والوں نے ہزار ہاچیزیں جو ایجاد کی ہیں وہاں کے فہم سے بالا تر ہیں۔ اسی طرح قرآنی حکمت  
تک رسائی علم صاحبہ کے ساتھ ہی ہو سکتی ہے —

اس سے یہ امر واضح ہو گیا کہ قرآن کی موجودہ تفسیریں جو اس تک ہوئی ہیں ان سے آیات کے معانی حل ہونے ہیں اور یہ ضروری اور  
ابتدائی چیز ہے لیکن کسی قرآنی حقیقت کی توضیح کے لئے سارے قرآن کو چھاننا پڑے گا۔ اور اس لحاظ سے ابھی تک قرآن پر  
بہت کم توجہ کی گئی ہے —

۱۔ آیات کی تشریع میں روایات سے مددی جائیگتی ہے۔ لیکن چونکہ روایات سند آنہم ہوتی ہیں اس نے ان پر تفسیر کا مذہب نہیں  
رکھا جاسکتا۔ تاریخ تفسیر میں ہم امام احمد بن حنبل کا قول نقل کرچکے ہیں کہ تفسیری روایتیں بوجو شفعت روادہ کے لئے اصل ہیں۔ عام خیال یہ ہے  
کہ صحیح ستہ میں بجور روایات ابواب التفسیر میں آئی ہیں وہ صحیح ہیں لیکن ان پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ وہ ابھی امام موسوف کے قول  
میں مستثنی نہیں ہیں۔ — قرآن کریم کے الفاظ جس حد تک لے جیں اس سے اسے کم مطلق قدم زبردھایا جائے کیونکہ قرآن کا ہر لفظ اپنی جگہ پر  
اپنے معنی کے لحاظ سے کامل اور مقصود کے مطابق ہے —

وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا اور تیرے رب کے الفاظ بچائی اور (معنی کی) برابری کے لحاظ سے پوچھے ہیں۔ ان کلمات سے آگے بڑھنے میں قرآن مدد و سہب جاوز لازمی ہے جو بڑی خلطیوں کا موجب ہو سکتا ہے۔ مثلاً: —

وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنْكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا هُمْ كَوْتَمْ مِنْ سے آگے جانے والوں کا بھی علم ہے اور تیکھائے المُسْتَأْخِرِينَ وَإِنَّ سَبَّاكَ هُوَ لِيُغْشِيْهُمْ (۲۵۲) والوں کا بھی علم ہے۔ بیشک تیرا رب ان کو حشر میں جمع کر لے گا۔ مستقدم اور مستاخر کے الفاظ قرآن میں کوئی بغلہ پہلے اور تیکھمرنے والوں کے لئے مستعمل ہوئے ہیں۔ مثلاً: —

إِذَا جَاءَعَاجِلُهُ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ جب ان کی اجل آجائے گی تو ایک گھٹنی نہ وہ پیچھے رہیں گے، سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ۔ (۱۹۷) نہ آگے بڑھیں گے —

لیعنی اپنے وقت معدیں پر ان کی ہلاکت واقع ہو جائے گی۔ اس نے قرآن کی تفصیل کے مطابق ”ولقد علمت المستقدم“ کے معنی یہ ہوئے کہ تم میں سے جو لوگ پہلے گزر گئے اور جو بعد میں مول میں کے سب کا ہم علم رکھتے ہیں اور حشر کے دن ان سب کو جمع کر لے گے لیکن بعضوں نے اس آیت کی تفسیر کی ہے کہ ایک سین عورت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچے نماز جماعت پڑھنے کے لئے مسجد میں آیا کرتی تھی پہلوں آگے کی صاف میں بڑھ جاتے تھے تاکہ اس کو نہ دیکھیں اور کچھ پیچے کی صاف میں رہ جاتے تھے اور رکوع کی حالت میں بغل میں سے اس کی طرف جہانگت تھے انہیں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔

اب یعنی نکانے کے لئے آیت میں ہمی صاف اور بچھپی صاف کے الفاظ کا اضافہ کرنا پڑتا ہے جو اصولاً جائز نہیں۔ پھر صحابہ کو ایک ایسا مکروہ الزام عائد ہوتا ہے جس کو کوئی شخص جوان کے حالات سے واقف ہے تسلیم نہیں کر سکتا۔ اگرچہ یہ وہ ایسا صحاح ستہ کی تین کتابوں میں درج ہیں لیکن خود قرآن تفصیل کی مخالف ہونے کی وجہے قابل قبول نہیں ہے —

۵ — جہاں تک زبان کا تعلق ہے قرآن کی عربی آسان اور واضح ہے جس میں کوئی پیچیدگی نہیں، —

بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ۔ (۱۹۵) — واضح عربی زبان میں —

قُرْآنًا عَسَرَ بِيَّا عَنِيرَ ذِي عِوَجِ۔ (۲۹) عربی قرآن جس میں کوئی کمی نہیں —

فَإِنَّمَا يَسْرُدُنَا لَا بِلِسَانِ لِنَكَ (۲۸) بہم نے اس قرآن کو تمہاری زبان میں آسان کر دیا ہے۔

لہذا، قرآن کے معنی وہی لئے باتیں کے جو عربی زبان کے مطابق صحیح ہوں۔ اہل لغت نے جو معانی الفاظ کے لگھے ہیں ان کی بنیاد سماش پر ہے۔ قرآنی الفاظ کے معانی میں اگر اختلاف واقع ہو تو خود قرآن سے ان کا تعین ہو سکتا ہے۔

اصول و قواعد سانی کی ترتیب بھی نہیں قرآن کے متوال بعده ہوئی ہے۔ بلکہ ان کا بڑا حصہ ائمہ فن نے خود قرآن ہی سے استنباط کیا ہے۔ لہذا، یہ اصول قرآن پر حاکم نہیں ہو سکتے، اگر کوئی بات قرآن میں اصول کے خلاف ہو تو سمجھنا چاہیئے کہ جن لوگوں نے اصول استنباط کئے ان سے کمی رہ گئی ہے۔

۶ — ایک اہم اصول قرآن فہمی کا یہ ہے کہ اس کی تعلیمات میں اختلاف نہیں ہے: —

وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا اور اگر یہ قرآن اللہ کے ہوا کسی غیر کی طرف سے ہوتا تو

فِيهِ اخْتِلَافٌ فَأَكْثَرُهُمْ ا لوگ اس میں بہت اختلاف پاتے —

اس لئے کمی آیت کی تفسیر نہیں کی جا سکتی جو دوسری آیت کے خلاف ہوتی ہو: مثلاً: —

وَلَيَعْدُ دُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَمْ يَضْرِبْ هُوَ لَا يَنْقُعُ فِيهِ وَلَيَقُولُونَ هُوَ لَا يَشْفَعُ كَمَا نَأَيْدَ اللَّهُ بِهِ ط

قُلْ أَتَنْسِوْنَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَ لَأْفِ الْأَرْضِ ط (۱۸)

عام مفسرول نے ایت بالایں لایَفْلُو کا فاعل اللہ کو فرار دیا ہے۔ یعنی اللہ کی طرف لا علمی منسوب کی ہے۔ شاہ عبدالقدار نے بھی اس کا ترجیح یہ کیا ہے: —

” اور پُوجتے ہیں اللہ کے پیچے بوجیز نہ بُرَا کرے ان کا نہ بھلا کرے اور کہتے ہیں کہ یہ ہمارے سفارشی ہیں اللہ کے

پاس تو کہہ کر تم اللہ کو جاتے ہو، جو اس کو معلوم نہیں کہیں اس مانوں میں نہ زمینوں میں ” —

یہ تفسیر پا ترجیح علاوہ اس کے کہ جارت ہے جو کسی مسلمان کے لئے زیبا نہیں براہ راست خود قرآنی تصریح کے خلاف ہے۔ قرآن کو کم میں ہے: —

إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ ۝ جس شے کو بھی وہ اللہ کے ما سو اپنے ہیں اللہ اس کو جانتا ہے۔ پھر یہ شرکین اللہ کو اپنے باطل معبودوں کی خبر ہرگز نہیں دیتے بلکہ ان کے توسط سے خود اپنی ماجتوں کی خبر اللہ کے پہنچانا چاہتے ہیں اور یہی معنی سفارشی بنائے گئے ہیں۔ ورنہ اگر وہ اللہ کو اپنے معبودوں کی خبر دیتے تو خود اپنا حال بھی اس سے کہہ سکتے ہیں۔ پیچ میں سفارشی کی ضرورت تھی۔ اس ایت کا صحیح ترجیح یہ ہے: —

” اور وہ اللہ کے ہوا ان کی پرستش کرتے ہیں جو ان کو ضرر پہنچا سکتے ہیں زلفع۔ اور وہ کہتے ہیں کہ یہ لوگ اللہ کے پاس ہمارے سفارشی ہیں۔ کہہ دے کہ کیا تم اللہ کو ان کے ذریعہ سے خبر پہنچاتے ہو جن کو اسکا اور زمین کی کسی شے کا عالم نہیں ہے ”

— پہلے یہ اشارہ گزِ رچا ہے کہ قرآن کی تفسیر میں لشک عقیدہ نے بہت خوبیاں پیدا کی ہیں۔ مفسرین تین قسم کی لشک کو قائل ہیں۔ (۱) وہ ایات جن کا حکم بھی منسون ہو گیا اور وہ پڑھی لکھی بھی نہیں جاتیں —

یہ خیال چند نہایت ضعیف بلکہ موضوع دوایات سے پیدا ہوں۔ جن کو اکثر ائمہ حدیث خاص کر قاضی ابو جریز موضعات کی فہرست میں شمار کیا ہے۔ اب چون کہ وہ آتیں وہ جو نہیں زمان کے احکام باقی ہیں۔ اس لئے ان پر بحث بھی غیر ضروری ہے — (۲) وہ ایات جن کا حکم نہیں منسون ہوا، تلاوت منسون ہو گئی —

لشک کی یہ قسم عقل کے بال محل خلاف ہے کیونکہ اگر حقیقت میں کوئی ایسی ایت ہوتی تو نامکن تھا کہ اللہ اس کی حفاظت نہ کرتا۔ شوال میں ایت رحیم پیش کی جاتی ہے۔ حالانکہ اگر وہ تھی ایت رحیم نازل ہوئی ہوتی تو کوئی وجہ نہ کہی کہ قرآن میں درج ہونے سے رہ جاتی۔ خود حضرت عصیر جن سے یہ روایت کی گئی ہے جمع قرآن میں شرک تھے۔ کیا چون راجح تھی کہ انہوں نے اس کو نہ لکھوا یا۔ علاوہ بڑی چونکہ یہ روایت قرآن کی تصریح اِنَّ اللَّهَ لَحَافِظُونَ کے خلاف ہے۔ اس لئے ہرگز تسلیم کے قابل نہیں خواہ اس کے راوی جہریل و میکائیل ہی کیوں نہ بتانے جائیں —

(۳) وہ ایات جن کا حکم منسون ہو گیا ہے۔ بلکہ تلاوت منسون نہیں ہوئی —

ای قسم میں لوگوں نے اسے قیاس کو اس قدر دلیل دیا کہ بچاؤں آئیوں پر لشک لگادیا۔ علام ابن العربي نے اس تعداد کو کم کر کے ۲۱ آیتوں کو منسون قرار دیا شاہ ولی اللہ صاحبؒ نے ان میں ذرا اور غور کیا تو ان کے نزدیک صرف پانچ آتیں منسون ثابت ہوئیں ہمارے نزدیک وہ بھی منسون نہیں۔

سے یہ صاف اندازہ ہو جاتا ہے، کہ آیات کو جن لوگوں نے منسون کہا ہے مخفی اپنی رائے اور قیاس سے کہا ہے۔ اور اللہ کا کلام اس سے کہیں بالاتر ہے، کہ وہ کسی انسان کی رائے سے منسون ہو سکے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ حق حاصل نہ تھا، کہ وہ قرآن کے ایک

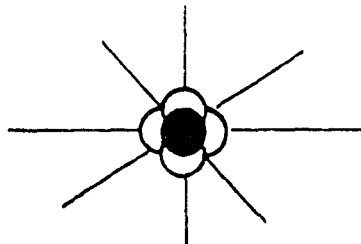
لفظ کو بھی بدل سکیں ۔

من تلقائی لفظی سہر دے کہ مجھے حق نہیں ہے کہ اس کو بدلوں اینی طرف سے۔

اُن آیات کے متعلق جن کو لوگوں نے منسونی المُسْكِم قرار دیا ہے ہم کو تلقین ہے کہ وہ قرآن کی احکامی آیتیں ہیں۔ الشَّرْفَةُ اُن کو نازل فرمایا ہے اور رسول نے ان کو یاد کرایا اور قرآن میں لکھوا یا ہے۔ اب ہوا یہ اللہ کے دُوسرے اگوں ان کو منسونی کر سکتا ہے، اگر کسی کو دُوسرے یوں دیں باہمی تعارض نظر آتا ہے جس کی وجہ سے وہ ایک کو منسونی قرار دیتا ہے تو یہ اس کی فہم کا قصور ہے کیونکہ قرآن نے لصرت کی کی ہے کہ اس کی تعلیمات میں اختلاف نہیں ہے۔ قرآن کی آیات میں سے ایک بھی منسونی نہیں ہے۔ جن لوگوں نے روایات سے آیات کو منسونی قرار دیا ہے انہوں قرآن پر بڑا ظلم کیا ہے مسئلہ:—

كُتُبٌ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدًا كُوْلُ الْمَوْتِ إِنْ تَهْلِكْهُ أُوپِرْفِنْ كِيَا جِيَا كِمْ تِمْ مِنْ سِيْ جِبْ كِمْ كِيِّ مَوْتٌ كَا دَقْتٌ  
تَرَكَ خَيْرًا إِلَى وَصِيَّةٍ لِلْمُوْلَى الْدِيْنِ وَالْأَقْرَبِيْنَ آتَيْتَهُ أَكْرَكْ كِبِيْهِ مَالَ بَحْسُوْرَتَهُ تَوَدَّ الدِّرِينَ أَوْ رَاقِبَارَكَ لَهُ دَمِيْتَ  
بِالْمَعْرُوفِ حَقَّا عَلَى الْمُتَقْيِّنَ هـ (٦٦٧) كِمْ جَاءَ يَهِ اللَّهُ سَهَّلَهُ دَرْنَيِّ وَالْوَلَى بَرْقَهُ هـ

صریح الفاظ میں اللہ نے مالداروں پر ورثہ کے لئے وصیت فرض کی اور متقیوں پر اس کو لازمی قرار دے کر موکد فرمایا۔ پھر ایت وراثت میں بھی تین جگہ "من بعید و صیتیہ فرا کو تو ضمیح کر دی اور توریث کا جرا وصیت کے لفاظ کے بعد ہوگا۔ مگر فقہائے "الا لا وصیتیہ لوارث" (یاد رکھو کہ وارث کے لئے وصیت نہیں ہے) کی روایت سے اس موکد ایت کو منسون کر دالا اور یہ سچھنہ کے کہ وصیت ورثہ کی شخصی مصلحتوں کے لیے ہے جو توریث میں ممکن نہیں۔ یوں کہ ورثہ کے حالات مختلف ہوتے ہیں۔ فرض کہ کوئی شخص کے دو بیٹے ہیں جن میں سے ایک پر اس نے ہزاروں روپیہ خرچ کیا ہے اور اس کو پڑھا لکھا کہ اس قابل بنا دیا ہے، کہ وہ خوب کہا تاہے اور باپ کی دولت سے مستفی ہے۔ دوسرا بیٹا آج پیدا ہوا ہے۔ وراثت کا قانون کلی ہے وہ شخصی مصالح کا لاماظ نہیں کرے گا اور دونوں کو برابر دے گا۔ لیکن مصالح عائلی کا تقاضا اس کے خلاف ہے۔ اس قسم کے مخصوص حالات کے لئے وصیت فرض کی گئی ہے تاکہ مورث اپنے ورثہ کی مناسب ضرورتوں کا لاماظ رکھ سکے۔ ایسی ضروری اور موکد ایت کو لوگوں نے صرف خبر احاد کی بناء پر منسون کر دالا اور قرآن کی سکھائی ہوئی مصلحت کو ضمای کر دیا ۔۔۔



لہ اس مضمون کو جس صاحبہم نے مرتب کیا تھا، ہم نے اُس کی زائد اور غیر موزوں باتوں کو حذف کر دیا ہے۔

# قرآن کی تفہیم اور تفسیر کے صول

علامہ رشید رضا جو مصر کے ایک محقق، مفسر ہیں۔ ان کی تفسیر "المنار" کافی شہرت کی حامل ہے اُنہوں نے اپنی تفسیر کے مقدمے میں تفسیر اور قرآن فہمی کے چند اصول لکھے ہیں : —

"تفسیر قرآن میں کلام کرنا کوئی آسان کام نہیں ہے، بلکہ اس اوقات وہ مشکل ترین اور اہم امور میں سے ہو جاتا لیکن ہر مشکل کو چھوڑنا نہیں جاتا۔ اس لیے لوگوں کو اس کی طلب سے رکنا نہ چاہیے — تفسیر قرآن کے دشوار ہونے کی وجہ یہ ہے کہ قرآن اسلامی کتاب ہے، جو بارگاہِ ربویت سے جس کی کہن تاک تکسی کی رسائی نہیں ہو سکتی۔ اکمل انبیاء کے قلب پر نازل ہوا ہے۔ اور جو معارف عالیہ اور بلند مقاصد پر مشتمل ہے، جن پر کوئی مطلع نہیں، ملکت، مجزاں کے جن کے لفوس پاک میں اور جن کی تفہیم سیمہ ہیں اور یہ کہ اس کا طالب اپنے سامنے وہ ہی بہت و جمال دیکھتا ہے جو بارگاہِ کمال سے اس پر اس طرح طاری ہو تاکہ کہ اس کی عقل حیران، ششدھ ہو کر رہ جاتی ہے اور بہت مکن ہے، کہ اس کے اور مطلوب کے درمیان وہ حائل ہو جائے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ہم پر معاملہ کو اس طرح آسان کر دیا، کہ ہم فہم و عقل سے کام یعنی کام حکم دیا یہ کہ کہ یہ کتاب نور و ہدایت بن کر نازل ہوئی ہے جو لوگوں کے لئے شریعتیں اور احکام الہی بیان کرتی ہے اور یہ اس وقت تک ہیں ہو سکتی، جب تاک کہ ہم اسے نہ سمجھیں —

اور تفسیر جس کے ہم طالب ہیں، وہ دراصل کتاب اللہ کو اس حیثیت سے سمجھنا ہے کہ وہ دین ہے جو لوگوں کو اس بات کی ہدایت کرتا ہے، کہ دنیوی اور آخر دنیوی زندگی میں ان کی سعادت کیں امر سے والستہ ہے اور یہی اس کا اصل مقصد ہے اور اس کے سوا جو بھی ہیں وہ اس کی تابع اور اس کے حصول کا ذریعہ ہیں — پھر فرماتے ہیں کہ تفسیر کے کئی زاویہ زنگاہ ہوتے ہیں۔ مثلاً : —

۱ — کتاب کے سلوب اور اس کے معانی میں فکر و نظر اور یہ کہ بلا عنعت کے انواع میں سے وہ کسی پر مشتمل ہے تاکہ اس سے کلام کی بلندی اور قول کے لحاظ سے کلام غیر سے امتیاز کی معرفت حاصل ہو۔ زمخشری نے یہی راہ اختیار کی ہے اور کچھ دوسرے مقاصد بھی سامنے رکھے ہیں اور زمخشری کے علاوہ کچھ اور لوگوں نے بھی یہ طرز اختیار کیا ہے

۲ — وجہ اعراب کے نقطہ نظر سے تفسیر، اس کی طرف بھی کچھ لوگوں نے توجہ کی ہے۔ اور وجہ اعراب کے بیان کرنے میں پوری تفصیل سے کام لیا ہے، نیز یہ امر بھی پھیلا کر بیان کیا ہے کہ الفاظ کس کی معنی اور کن وجہ کے متعلق ہیں —

۳ — قصص کا بیان کرنا۔ یہ روشن بھی کچھ لوگوں نے اختیار کی ہے۔ اور قرآنی قصص میں جو چاہا کتب تاریخ اور اسرائیلیات سے اخذ کر کے بڑھا دیا اور صرف تورات و انجیل ہی پر اعتماد نہیں کیا اور زمان تباہوں پر اکتفا کی جو اہل کتاب کے زدیک معتمد ہیں، بلکہ انہوں نے لوگوں سے جو کچھ رُندا، سب لے لیا، اس بات کی تغیریت کے بغیر کوئی کوئی کوئی بات نہیں۔

او ضعیف کون ہی ہے اور اس بات کی تتفیح کی کہ وہ خلاف شریعت بھی ہے اور خلاف عقل بھی ہے — قرآن کے غیر الفاظ کی تتفیح و توضیح —

۷ — عبادات و معاملات متعلق شرعی احکام اور ان کا استنباط کرنا اور بعض لوگوں نے تو یہ کیا کہ احکام کی آیات کو جمع کر کے صرف انہی کی تفسیر کی، جن میں سے ایک ابو جہن عربی ہیں۔ اور جن مفسرین پر فرقہ کا غلبہ ہے وہ ان آیات کی تفسیر کی طرف، جو عبادات و معاملات کے احکام متعلق ہیں، دوسری آیات کی طرف توجہ کرنے سے زیادہ اہتمام کرتے ہیں۔ ۸ — اصول عقائد متعلق بحث اور کبھی اقتیار کرنے والوں کو سیدعا کرنا اور اختلاف کرنے والوں سے بحث کرنا۔ امام رازی نے اس طرز تفسیر پر زیادہ توجہ دی ہے —

۹ — وعظ و نصیرت اور سوز و گریدا کرنے والی باتیں بیان کرنا جن لوگوں کو ان باتوں سے شفعت ہے، انہوں نے تفسیر میں صوفیاء اور عابدین کی حکایتیں شامل کر دیں، اور بعض لوگ تو ایسے ہیں جو حکایات و فصص کے بیان کرنے میں فنائیں داداب کے ان صدد سے تجاوز کر گئے جن کو قرآن نے مقرر کیا ہے —

۱۰ — تفسیر میں وہ بیزیں بیان کرنا جنہیں ”اشارة“ کہا جاتا ہے اور اس معاملہ میں لوگوں کو باطنیہ کے اور صوفیہ کے کام میں التباس ہو گیا ہے، اور اسی قسم میں وہ تفسیر ہے جو شیخ الکبریٰ العین بن عربی کی طرف منسوب ہے، حالانکہ وہ مشہور باطنی فلسفی (کاشانی) کی تفسیر ہے اور اس میں ایسی لغویات ہیں جن سے اللہ کا دین اور اس کی کتاب عزیز نبڑی ہے —

۱۱ — میں یہ اچھی طرح جانتا ہوں کہ ان مقاصد میں سے کسی خاص مقصد کی طرف بہت زیادہ جھکا کا اثر لوگوں کو کتاب الہی کے مقصد و اصلی سے دور کر کے ایسی وادیوں میں لے جاتا ہے، کہ وہ اس کے حقیقی معنی فراموش کر بیٹھتے ہیں۔ اسی تفسیر سے ہم جو مراد یتی ہیں، وہ وہی ہے جس کا ذکر کہ پہلے آچکا یعنی یہ کہ کتاب کو اس جیہت سے سمجھنا کہ یہ دین ہے اور اللہ کی حرف سے تمام دنیا والوں کے لئے ہر ایت ہے۔ اور دنیا و آخرت کی سعادتوں کی جامع ہے۔ یعنی اس میں ان باتوں کا بھی بیان ہے۔ جن لوگوں کے معاملات اس دنیا کی زندگی میں درست رہتے ہیں اور ان باتوں کا بھی بیان ہے جن کی وجہ سے وہ آخرت یہ کہیں یہکی بنت ہوائیں۔

۱۲ — ہاں بلاشبہ اس کے ساتھ وجود بلاعنت کا بھی اس حد تک بیان کرنا ضروری ہے، جس حد تک معنی اس کی برداشت کو کسکے، اور اعراپ کی تحقیقی بھی ہوئی چاہئے، مگر اس حد تک جو فصاحت قرآن اور اس کی بلاعنت کے لائق ہو، یعنی جس س وقت اس کی حاجت ہو، جسے وہ متعلقہ مسائل جن کا بیان کرنا انگریز ہو، اور ہم با اوقات اعراپ کی طرف بغیر کسی خوبی اصطلاحی عبارت کی تصریح کے اشارہ کریں گے جیسا کہ بلاعنت کے بعض مکتوں میں یا اصول کے قواعد میں یہ طریقہ اقتیار کیا ہے تاکہ قازی اصطلاحات کے پکڑ میں پھنس کر اصل معانی و مقاصد سے دور نہ ہو جائے اور یہ اصطلاحات اُسے عبرت و نصیرت حاصل کرنے میں مانی نہ ہوں —

۱۳ — ممکن ہے کہ موجودہ زمانے کے بعض لوگ یہ کہنے لگیں کہ میں تفسیر کی حاجت ہے، اور نہ قرآن میں تدریک کرنے کی، اس لیے کہ ائمہ سابقین نے کتاب و سنت میں غور و فکر کا حق ادا کر دیا اور ان سے احکام کا استنباط کر لیا، لہذا ہم کو تدریکی قرآن سے متنبھی کر دیا ہے — لیکن اگر یہ خیال صحیح ہے تو پھر تفسیر کی طلب ایک فعل عبیث ہٹھری ہے اور اس میں سوائے اضطری اوقات کے اور کچھ حاصل نہیں، حالانکہ — اگرچہ اس خیال میں ثان فقرہ کی تغییم کا ایک

پہلو ہے مگر یہ اجماع اُمّت کے خلاف ہے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے سے لے کر آج تک کے ہر مومن حکم موقن کی مخالفت ہے اور میں ہمیں جانتا کہ یہ بات کسی مسلم کے دل میں کیسے آسکتی ہے ۔

وہ احکامِ علیہ جن کے لیے اصطلاحی اسماء استعمال کئے جلتے ہیں، وہ اس قبیل سے ہیں، ہجر قرآن میں بہت کم آئیں۔ اس میں توهینیب اخلاق کا درس ہے روحوں کو اس بات کی طرف دعوت ہے جس میں ان کی سعادت ہے، اور ایسی تعلیث ہیں، ہجو جہالت کی پستی سے نکال کر اونج معرفت پر فائز کرتی ہیں، اور حیات اجتماعی کے طریقہ کی طرف رہنمائی ہے، جس سے وہ شخص جو اللہ پر اور قیامت پر ایمان رکھتا ہے، کبھی کسی حال میں مستعین نہیں ہو سکتا اور جو حقیقی فقہ میں داخل ہونے کی زیادہ ستحق ہے۔ اور اس قسم کی رہنمائی بجز قرآن کے اور کسی جگہ نہ ملے کی یا پھر وہ کتب ہیں جن میں ان باقاعدوں کو قرآن سے لیا گیا ہے، مثلاً احیاء العلوم، کہ اس میں علم توهینیب کافی حصہ ہے۔ لیکن قرآن کی شوکت ان نفوس پر جوں سے سمجھتے ہیں اور اس کی تاثیران لوگوں کے دلوں میں جو اس کی تلاوت کا حقیقی ادا، کرتے ہیں، اس کے مقابلہ میں کوئی کلام نہیں اسکتا، جیسا کہ اس کی بہت سی محتوں اور معارف کا احتجاج اب تک نہیں ہو سکا ہے اور کسی عالم و امام نے ان کو ظاہر نہیں کیا ہے۔ پھر پر کامرہ دین نے یہ بھی کہا ہے کہ قرآن افراد بشر میں سے ہر فرد پر قیامت تک کے لئے جنت ہے، اور اس کی دلیلوں میں سے ایک دلیل یہ حدیث ہے ”وَالْقُرْآنَ حَجَةٌ لَكُمْ وَعَلَيْهِ“ اور ظاہر ہے کہ یہ سمجھے بغیر عقل کی گرفت میں نہیں آسکتا اور اس کی محتوں اور بعثاً رکو صحیح طور پر سمجھے بغیر سمجھے میں نہیں اسکتا۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن میں ان لوگوں سے خطاب کیا ہے، جو زمانہ نزول قرآن کے وقت میتھے، اور ان سے خطاہ کی وجہ یہ نہ تھی کہ ان اشخاص میں کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ اس لئے کہ وہ اس نوع انسانی کے افراد تھے، جس کی ہدایت کے لیے قرآن نازل ہوا ہے۔ چنانچہ اللہ کا قول ہے کہ یا ایخا (الناس) تقوار بِكُمْ ۔ تو یہ بات عقل میں آتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اس طریقہ عمل کو پسند فرمائے گا کہ ہم اللہ کے قول کو نہ سمجھیں، اور قرآن میں فکر و نظر کرنے والے کسی ای شخص کے قول پر اتفاقاً کر کے بیٹھ رہیں، جس کی ایسا عکس کے لازم ہونے کی بابت ہمارے پاس کوئی وعی نہیں آتی ہے، نہ مُحلاً اور نہ تفصیلاً۔ نہیں، یا ساہر گز نہیں ہے، بلکہ ہر شخص پر واجب ہے، کہ وہ اپنی بساط کے مطابق حقیقتی الوع کتاب اللہ کی آیات کو اپھی طرح سمجھے، اس میں عالم و جاہل کا کوئی فرق نہیں ہے۔ عامی انسان کے لئے تو اللہ تعالیٰ کے اس قول میں قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ حَامِشُونَ ۔ ۔ ۔ ۔ الخ۔ جو کچھ طاہر آیات سے معلوم ہو، اسی کا سمجھنا کافی ہے، اور یہ کہ ایسے لوگ جو آیات کریمہ میں بیان کردہ اور ماف سے آ رہے ہیں، انہی کے لیے فوز و فلاح ہے،

لہ قرآن تیرے لیے یا تجھ پر جنت ہے  
۲۔ مطلب یہ کہ قرآن ہدایت ہے رہتی دُنیا تک کے ان اول کے لئے اور نزول قرآن کے وقت کے افراد اس کے مطالب اول تھے ۔ (مترجم)

۳۔ لہ لوگو! اپنے رب سے ڈر دے (۳)۔ اس میں انسان قیامت تک کے انسانوں کے لیے ہے )  
۴۔ وہ مونین فلاح یافت ہوئے جو اپنی نماز میں خشوع کرتے ہیں ۔ (المونون - ۲۰۱)

اُداں اور مفت کے لیے یہ کافی ہے، کھنوں کا مفہوم جان لیا جائے، اور لغویات سے اعراض اور ان بالوں سے کنارہ کشی کا مطلب سمجھو لیا جائے، جن میں کوئی خیر نہیں، اور جس چیز میں دینوی یا اخروی فائدہ ہو، اس کی طرف توجہ اور اسی کی زکوہ، اور اقرار کے پورا کرنے اور وعدے کی سچائی اور فواحش سے عفقت کے معنی جان لئے جائیں۔

اور یہ کہ جو شخص ان اوصاف سے کنارہ کشی کر کے ان کے اضداد کی طرف چلا جائے، وہی اللہ تعالیٰ کے محدود سے تجاوز کرنے والا اور اپنے نفس کو اس کے غصبے لئے پیش کرنے والا ہے۔ ظاہر ہے کہ ان معانی کا سمجھنا ہر مسلمان کے لئے آسان ہے، خواہ وہ کسی طبقہ سے ہو اور کوئی بھی زبان جانتا ہو، اور یہ بھی ممکن ہے کہ ہر شخص اسی و تدر حصلے جس سے وہ اپنے نفس میں خیر کو جذب کر کے اور اس کو برائی سے پھیر دے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس (قرآن) کو ہماری ہدایت کے لئے نازل فرمایا ہے اور وہ جانتا ہے، کہ ہم میں کس کس نوع کا ضعف ہے اور ہماری کیا صلاحیتیں ہیں۔ یہ تفہیم قرآن کا وہ مرتبہ ہے، جو ہر شخص کے لیے ضروری ہے۔ اس کے علاوہ اس کا ایک درجہ اور ہے، جو اس سے بلذہ رہتے ہے، اور وہ فرض کفایہ ہے،

اس کے بعد رشید رضا فرماتے ہیں، کہ:

” درجاتِ تفسیر کی بات آگئی ہے تو مناسب ہے کہ ہم یہیں مختصر طور پر یہ بھی بتاتے ہیں، کہ تفسیر کے چند درجات و مراتب ہیں، جن میں سے اس کا ادنیٰ درجہ یہ ہے، کہ مختصر ابادت اس طرح بتائی جائے کہ دل میں اللہ تعالیٰ کی غلطت و تنزہ پہ جائیں ہو جائے اور نفس کو برائی سے روکے اور اس کو خیر کی طرف کھینچے، اور یہی وہ بات ہے جس کے متعلق ہم نے ابھی ہمہ ہے کہ وہ ہر شخص کے لئے آسان ہے، اور اسی لحاظ سے قرآن میں ارشاد ہوا ہے کہ:

وَلَقَدْ يَسْرَنَا الْقُرْآنُ لِلذِّكْرِ فَهَلَّ مِنْ مَذْكُورٍ لَهُ  
رَهَا تَفْسِيرٌ كَا عَلَىٰ مَرْتَبِهِ، تَوَسَّلْ كَمْ لَيْهُ بَنْدَارٌ مُوْضُورٍ يَلِي

ا۔ جو تفرد الفاظ قرآن میں وارد ہوئے ہیں اُن کی حقیقتوں کو اس طرح سمجھنا کہ اہل لغت کے استعمالات کی مطابق مفسران کی تحقیق کرے اور اس پر اکتفا نہ کرے کہ یہ فلاں کا قول ہے اور فلاں نے اس کا مفہوم یہ سمجھا ہے۔ کیونکہ بہت سے الفاظ نزول قرآن کے وقت کی معانی کے لئے استعمال کرئے جاتے تھے، پھر راشنے نزول ہی میں ابتدائے نزول سے (کچھ زمانہ گذر نے پر یا قدرے طویل زمانہ گذر نے پر ان معانی کے علاوہ کسی اور معنی کا ان الفاظ پر غلبہ ہو گیا۔ انہی میں سے ایک لفظ ”تاویل“ ہے جو تفسیر کے معنی میں شہور تھا، یا تو مطابقاً تفسیر کے مراد ف کی جنتیت سے (یا کسی خاص طور پر تفسیر و تشریع کرنے کے لئے (بہر حال، تفسیر و تشریع اور تفہیم کے مفہوم میں اس کی شہرت تھی) لیکن قرآن میں بعض جسکر وہ ایک دوسرے معنی کیلئے آیا ہے، مثلاً اللہ کا ارشاد ہے کہ۔ ہل یہ نظر وون المّتاویلہ، یوں یا تو تاویلہ یہ لیکوں

الذین نسواه من قبل قد جاءت رسلاً ربنا بالعَنْ تَوْهِاً ”یہاں ”یتاویل“ کیا ہے۔

لہ ہم نے نصیحت پذیری کے لیے قرآن کو آسان کر دیا ہے، تو کیا ہے کوئی عبرت و نصیحت حاصل کرنے والا۔؟ (القمر۔ ۲۲)

لہ پھر کیا یہ لوگ اس بات کے انتظار میں ہیں کہ (فاد و بدلی کے جس تیج کی اس میں خردی کی ہے) وہ وقوع میں جائے؟ جس نہ نجام سامنے آیا، تو وہی لوگ جو اسے پہلے سے بھولے بیٹھے تھے (ناماردی حضرت کیسا تھے) بول اُنھیں کہ ” بلاشہ ہمارے ابکے رسول حق رکنے کرئے تھے“ (البزران۔ ۵۲)

لے یہاں ”تاویل“ اس نتیجہ عمل اور اس انعام کو کہا گیا ہے، جس کی خبر قرآن نے دی ہے۔

غرض، جو شخص قرآن کو صحیح طور پر سمجھنا چاہتا ہے، اُسے چاہئے کہ مدت میں جو اصطلاحات بعد میں پیدا ہوئی ہیں، ان سے واقفیت حاصل کرے ہتا کہ وہ ان میں اور کتاب میں جیسے معنی کی رو سے وہ لفظ وارد ہوا ہے فرق کر کے، یونہا کش فخرین نے کلمات قرآن کی تفیریں اصطلاحات سے کی ہے جو مدت میں تیسری صدی ہجری کے لگ بھگ کی پیداوار ہیں لہذا قرآنی الفاظ کی تفسیر اُن معانی کے مطابق کی جانی چاہئے جو نہانہ نزول قرآن میں مستعمل تھے اور پہتر تو یہ ہے کہ ہم لفظ بعض قرآن سے سمجھیں اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ قرآن کے مختلف مقامات میں ایک لفظ کی جو تکرار کی گئی ہے ان سب کو یا کتاب جا کر لیں اور پھر غور کریں، ایسا کرنے پر تم دیکھو گے کہ لفظ بسا اوقات مختلف معانی کے لئے استعمال کیا گیا ہوگا۔ مثلاً لفظ "هدایت" وغیرہ اور تحقیق کی جائے کہ لفظ کا کون سامنی کس طرح زیر غور آیت کے معاد و مفاد سے پوری طرح مناسبت رکھتا ہے، اس طرح لفظ کے مختلف معانی کے درمیان سے از خود معنی مطلوب ابھکر سامنے آ جائے گا۔ یہی وجہ کہ مفسرین نے کہا ہے کہ قرآن کا ایک حصہ دوسرے حصہ کی تفسیر کرتا ہے اور اس طرح عمل کر کے صحیح نتیجہ پر پہنچنے کی لئے لفظ کے معنی کی حقیقت پر دلالت کرنے والا بہترین قرینہ لفظ کا سابقہ قول کے ساتھ موافق ہو جانا ہے، اور جملہ کے معنی کے ساتھ جو معنی پوری طرح مناسب ہو جائے اور اس مقصد کے ساتھ جو جڑ جائے جس کے لئے کتاب میں وہ جملہ آیا ہے۔ تو سمجھ لو کہ اس جگہ لفظ کے مختلف معانی میں سے وہی معنی مطلوب ہے۔

(۲) **ہم اسالیب** اس کے لئے چاہئے کہ مفسر کو وہ علم عمل ہو جس سے وہ ان بُلند اسالیب کو مجھ سے اور یہ کلام بیلغ کی مشق اور اس کے نکات و محاسن کو مجھنے کے ساتھ اس کی مزاولت اور تکلیم کی مُرادے واقفیت بہم پہنچانے کی جانب توجہ کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ ہاں، یہ صحیح ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی مُرادات تمام و کمال طریقہ پر پہنچنے کی عربت حاصل نہیں کر سکتے، لیکن یہ تمکن ہے کہ ہم اپنی استطاعت کے مطابق اس بات کو مجھنے کی کوشش کریں، جس کی بہایت ہمیں مل رہی ہو اور اس باسے میں علم اغوا ب اور علم اسالیب کی ضرورت ہوتی ہے جس کا نام "علم معانی و بیان" ہے۔ لیکن ان فنون کا صرف جان لینا اور ان کے مسائل کو مجھ لینا اور اس کے احکام کا یاد کر لینا مطلوب کے لئے مفید نہیں ہے (بلکہ مشق و مزاولت ضروری ہے) —

تم کتب عربی میں دیکھو گئے کہ عرب کی زبان آوری کے سامنے غیر عرب کی زبانیں بھگ ہو جاتی تھیں اور عرب قواعد کے بالکل مطابق گفتگو کیا جاتے تھے، حالانکہ اس وقت تک "واعد سازی" ہوئی بھی نہ تھی، پھر کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ یہ صفت اُن کی خلقتی و طبیعی تھی نہیں، بلکہ وہ تو ان کا ملکہ راست تھا، جو سُننے اور بات چیت کرنے سے حاصل ہوتا تھا، اور یہی وجہ کہ جب اولاد عرب اُجھیوں کے ساتھ ملنے جائے اور انہنے بینظہ لمحے تو وہ اُجھیوں سے بھی زیادہ گونجے ہو گئے، پس اگر یہ بات اُن کی ذاتی اور طبیعی ہوتی تو ہمیں سال کے لحاظ سے صرف پچاس سال میں نہ ہمیں کی مدت میں اور اسے کھوئے دیتے۔

(۳) **الانسان کی مختلف حالتوں کا علم** کیونکہ اللہ تعالیٰ نے یہ کتاب نازل فرمائی، جو آخری کتاب الہی ہے اور اس میں مخلوق کے احوال، ان کی طبیعتوں کے کوائف اور بشر کے معاملہ میں سُنن الہیہ کا بحثت بیان ہے اور انہوں کے ہم ترقیاتی قصص اور ان کی وہ ایمیں ہمیں بتائی ہیں جو سُننت الہی کے موافق ہیں، لہذا اس کتاب میں غور و فکر کرنے

دلے یکملے ضروری ہے کہ انسان کی حالت کو، ان کے طور طریقوں کو، ان کے ادوار کو اچھی طرح سمجھے اور جانے اور ان کے حالات کے اختلاف کے قوی و ضعیف اسباب میں فکر و نظر کرے، یقیناً عزت و ذلت، علم و جہالت اور ایمان و کفر کے لحاظ سے بھی انسانی احوال کے اختلاف اور قوموں کے عوام و زوال کے اسباب کو جانے اور ان امور کے ساتھ ساتھ عالم بکیر کے علوی و سفلی حالات کا جاننا بھی ضروری ہے۔ اور ان امور کے لئے بہت سے فنون کے جاننے کی ضرورت ہے جن میں سے احمد تاریخ اور اکر کے انواع و اقسام ہیں۔

استاذ امام (شیخ محمد عبده) فرماتے ہیں کہ میں نہیں سمجھ سکتا کہ کسی کے لئے یہ کس طرح ممکن ہو گا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے اس قول کی تفسیر کرے \_\_\_\_\_ کان manus امتہ واحدہ فیمث اللہ البیین مبین و مذدین لہ... الا جب تک کہ وہ یہ نہ جانتا ہو کہ انسان کی عالیت کیا تھیں اور وہ کس طرح متعدد ہوئے اور پھر ان میں اختلاف و افتراق کس طرح ہوا اور جس دھرت پر وہ نہتھے اس کے کیا معنی ہیں، اور کیا وہ اتحاد ان کے لئے نافع تھا یا ضرر رسال اور پھر ان میں انبیاء کی بعثت کے کیا نتائج و آثار تھے \_\_\_\_\_

قرآن میں اللہ نے اُنتوں کے حالات اور سُننِ الہیستہ اور اسمانوں اور زمین اور انفس و آفاق میں اپنے نشانیوں کو غیر طور پر بیان کیا ہے، اور وہ ایسا اختصار دا جمال ہے، جو اس تہی کی جانب سے دار د ہوا ہے جو ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے، اور اس نے ہم کو فکر و نظر کا حکم دیا ہے اور دنیا میں سیاست کرنے کی تاکید کی ہے تاکہ ہم اس کے اجمال کو فحیل سے بھیں جو ہماری ترقی و کمال میں زیادتی کا ماغث ہو۔ اور اگر ہم کائنات کے علم و صرف سلطھی اور رضاہری نظر سے کفایت کر لیں تو اس کی مثال ایسی ہو گی جیسے کوئی کمی کتاب سے متعلق فیصلہ صرف اس کی جلد کا زانگ دیکھ کر کر دے اور یہ نہ دیکھ کر اس کے اندر علم و حکمت کی کوئی کوئی سی باتیں ہیں ۔

۳۔ یہ علم کہ تمام انسانوں کی ہدایت قرآن سے کس طرح ہوگی۔ تجویز مفسر اس فرض کفایہ سے عہدہ بردا ہونے کے لیے کھڑا ہوگا، اُسے یہ معلوم کرنا ضروری ہوگا کہ زمانہ نبوت میں عرب اور غیر عرب کے عقائد و مذاہب کیا تھے، بالخصوص اس لیے بھی کہ قرآن پوری صراحت سے اعلان کر رہا ہے، کہ اسے انسان شفاقت اور گمراہی میں مبتلا تھے، اور یہ کہ بنی اسرائیل دلم ان کی ہدایت اور سعادت کی راہ پر انہیں چلانے کے لیے مبعوث کئے گئے، لہذا مفسر اگر ان کی حالتوں کو اور ان کے مذاہب کو زیارتانا ہوگا تو کس طرح یہ بات معلوم کر سکے گا کہ آیات الہیہ نے ان کے کن نظریات و رجحانات اور خصائص اور عادات کو حقیقتاً یا بالاو استزم مذموم قرار دیا ہے۔

لہ ابد امیں سب لوگ ایک ہی طریقے پر رہتے (بھرپور حالت باقی نہ رہی اور اختلافات رونما ہوتے) تاہم اللہ نے انبیاء مبorth کے سچے جو راست روپی پر بشارت دینے والے اور بھروسے کے تاریخ سے ڈرلنے والے رہتے ۔ ۔ ۔ (۲۱۳)

۲۔ مقدمہ کے آخر میں لکھا ہے، کہ استاذ امام رحمۃ اللہ (مفتوح مجدد) نے اس آیت کی تفسیر میں وہ امور بیان کئے ہیں جو کسی کتاب میں پائے جاتے۔ اس آیت سے متعلق شیخ محمد عبدہ کے فتاویٰ اسلام "المنار" کی بدلہ ۸ کے جزو ثانی میں یعنی ۲۲۳ء ہم کی جملہ میں شائع ہوئے رہتے (مصنف)

میرے اس موقف کی تائید حضرت عمرؓ کے ایک اشارہ سے بھی ہوتی ہے، جس کا مفہوم یہ ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ احوال جا بیت سے لوگوں کا بے خبر رہنا ہی وہ چیز ہے جس کی وجہ سے اس بات کا اندریشہ ہے کہ اسلام کا ایسا پارہ پارہ ہو جائے مطلب یہ کہ جس نے اسلام میں نشوونما پائی اور اپنے پہلے کے لوگوں کی حالتوں کو نہیں جانا تو وہ ہدایت اسلام کی تائید سے نآشناز ہتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی اس عایت سے بے خبر ہو جاتا ہے کہ اس نے انسانوں کی حالتوں میں کیا اور کس طرح تغیریز پیدا کیا اور ان کو کس طرح تاریکی سے رذشی کی طرف نکلا۔

۵۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ اور آپ کے اصحاب کی سیرت کا علم اور یہ کہ ان کا علم عمل کیا تھا اور وہ اپنے دینوی اور اخروی معاملات سے کس طرح عہدہ برآ ہوا کرتے ۔۔۔ پس، متذکرہ بالا ان تمام باتوں سے یہ علوم ہو اک تفسیر کی دوسریں ہیں، ایک تو ہے بالکل خلاف اور غیر مفید بلکہ اللہ سے اور اس کی کتاب سے دور کر دینے والی اور وہ یہ ہے، کہ مقصود صرف مل الفاظ اور جملوں کا اعراپ ہو اور یہ کہ ان عبادات و ارشادات سے کیسے کچھ فوائد نکلتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس طرز کو تفسیر کہنا ہی غلط ہے، بلکہ یہ ایک قسم کا فنی مظاہرہ اور ایک طرح کی فیضش ہے، جیسے سخا اور معافی وغیرہ فنون میں مشق و تمرن کی جاتی ہے ۔۔۔

دوسری قسم وہ ہے جس کی بابت ہم کہتے ہیں کہ فرض کفایہ ہونے کی حیثیت سے یہ لوگوں پر واجب ہے اور وہ یہ ہے کہ تفسیر کو نہ کورہ بالاضطروں کی جامع ہونا چاہیے، تاکہ ان کی غایت و غرض کے لئے ان کو استعمال کیا جائے، اور وہ اس طرح کہ مفسر مژاد قول سمجھنے کے لئے پوری طرح کو شکش کرے اور عقائد و احکام میں تشریع کی حکمت اس طرح سمجھ کر دوں گوئی سمجھنے کے اور ان کو عمل اور اس ہدایت پر گامز نہ کر دے، جو کلام میں ودیعت کی ہوئی ہے۔ تاکہ اللہ تعالیٰ کو اس قول کا مدعی تھا کہ قرآن ہدایت اور رحمت ہے (هدیٰ و رحمۃ) پس ان شرائط و فنون کو کچھ بھی جو مقصد کا فرمایا ہو تو اپنے وہ قرآن سے ہدایت پانی ہے ۔۔۔

استاذ امام (مفتی محمد عبدہ) نے فرمایا کہ یہی وہ بہلی غرض اور مدعائے اصلی ہے جس کوئی تفسیر کے پڑھنے میں نظر رکھتا ہوں ۔۔۔

اس اہم مقدمہ کو انہوں (علامہ رشید رضا) نے اپنے اس قول پر ختم کیا ہے کہ ۔۔۔

اہ میں کہتا ہوں کہ یہ دعویٰ اس وقت درست ہو گا جب مفسر تفسیریں بس اتنا ہی کچھ کر کے ختم کر دے اور اسی کو اپنی انتہا تھیں قارئے لے، لیکن جب ان امور کو مقصود کے لئے وسیدہ اور مژاد کلام تک سمجھنے اور حکمت تشریع سمجھنے کا ذریعہ بنایا جائے ۔۔۔ جس کو چند سطروں کے بعد خود علامہ رشید رضا بیان کر رہے ہیں ۔۔۔ توبہ اللہ سے اور اس کی کتاب سے دور کر دینے والا ہو گا بلکہ وہ اللہ اور اس کی کتاب سے قریب کرنے والا ہو گا۔ وانتہا اعمال بالشایعات (مصنف)

”ہمیں پوری طرح یقین ہے کہ مسلمانوں کے ضعف اور ان کی ویسیع مملکت کے زوال کا سبب اس کے سوا کچھ نہ تھا کہ انہوں نے قرآن کی ہدایت سے روگردانی کر لی۔ اور یہ بھی مجھے یقین ہے کہ جو عزت اور سیادت و قیادت مسلمانوں نے کھو دی ہے، وہ اس وقت تک انہیں واپس نہ ملے گی جب تک وہ قرآن کی ہدایت کی طرف نہیں پہنچتے۔ اس کی رسمیت کو مضبوط نہ تھام لیں، جیسا کہ قرآن کی مندرجہ ذیل ان آیات کو میرے کی تفسیر میں پوری وضاحت سے دیکھا جا سکتا ہے جو ہمارے دعویٰ پر صراحتاً دلالت کر رہی ہے اور یہ اس وقت تک پورا نہ ہو گا، جب تک کہ اس کی لغت کو زندہ نہ کریں گے تو گویا اس کی طرف دعوت دینا، ہدایت کی طرف دعوت دینا ہے۔—

(مقدمہ تفسیر المسنوار ص ۱۸۰ تا ص ۲۲۷)

# تفسیر و راصوں تفسیر

علامہ راغب الطباخ لمحتہ ہیں : —

مکشف الظنون میں علم تفسیر کی تعریف اس طرح کی گئی ہے کہ تفسیر وہ علم ہے جس میں بشری طاقت کی حد تک عربی زبان کے قواعد کے مطابق نظم قرآن کے معنے سے بحث کی جائے اور علم تفسیر کے موقف علیہ علوم یہ ہیں —

۱۔ — علوم عربی ۲۔ — اصول کلام ۳۔ — اصول احکام — خلایات اور ان کے علاوہ بعض دوسرے علوم اور علم تفسیر کی غرض و غایت یہ ہے کہ اس کے ذریعہ کلام الشر کے معانی معلوم کئے جائیں، اور اس کا فائدہ یہ ہے کہ صحیح طریقہ پڑا حکام شرعیہ کے استنباط کرنے پر قدرت حاصل ہو اور اس کا موضوع الشرعی کا کلام ہے جو ہر ہمکت کا ملکیح اور ہر فضیلت کا ملکیح ہے اور علم کی اہمیت کا اندازہ اس امر سے لگانا چاہیئے کہ دنیا و آخرت کی سعادت کا حصول اس پر موقوف ہے —

چونکہ ہر علم کی عظمت و فضیلت اس کے موضوع اور غایت کے شرف کے لحاظ سے ہوتی ہے لہذا علم تفسیر کی فضیلت علم تفسیر اشرف العلوم اور سبک زیادہ عظمت والا علم ہوا۔ اور اس کی ضرورت اس لئے ہے جیسا کہ القرآن میں ہے کہ شدت حاجت کے لحاظ سے ہر کمال خواہ دینی ہو یا دنیوی اور خواہ عاجل (جلد حاصل ہونے والہ ہو یا آجیل) (تاثیرے حاصل ہونے والا) شرعی اور دینی علوم کی تعلیم پر موقوف ہے اور یہ علوم و معارف موقف ہیں کتاب اللہ پر —

## تفسیری سرماریہ | مورخ ابن خلدون لمحتہ ہیں : —

”قرآن، لغت عرب اور ان کی بلاغت کے اسلوبوں پر نازل ہوا ہے، اس بناء پر عرب اس کے مفردات اور اس کے جملوں کے معانی خوب سمجھتے اور جانتے تھے، فرید براں قرآن تھوڑا تھوڑا افسرورت کے مطابق نازل ہوتا تھا تاکہ توحید کی تعلیم کھل کر سامنے آتی رہے اور دینی فلسف و احکام کی تعلیم ہر طبقہ روئی ملی جائے، اس طرح کبھی عقائد و ایمانیات کے باب میں کچھ نازل ہوا، بھی اعمال کی تسلیم دی —

یہ ساری باتیں صحابہ سے تابعین تک منتقل ہوئیں، پھر تابعین نے یہ امانت اپنے بعد والوں کو سپریڈ کی، اور یوں یہ مسلمہ صدر اول سے منتقل ہوتا ہوا آگے بڑھتا رہا، تا آنکھ ان حقائق و معارف نے باقابطہ علوم کی شکل اختیار کی اور کتابیں مدون ہوئیں، توہینوں نے اس (تفسیر) میں کتابیں لکھیں اور جو آثار اس باب میں صحابہ اور تابعین سے وارد ہوئے تھے، وہ سب اپنی کتابوں میں درج کئے، یہاں تک کہ طبری، وافی و غیرہ و مفسرین تک اس طرز پر کتب تفسیر کی تالیف کا سلسلہ پہنچا اور اللہ نے جس سے جتنا یا ہا (تفسیر بالآخر) قلمبند کیا، بھر علوم سائنس فن کے درجہ پر پہنچا اور لغت و اعراب اور بلاغت و نحو کے موضوعات پر تختیں بھڑکیں تو ان فنون پر بھی کتابیں مدون کی گئیں حالانکہ اس سے پہلے عرب کے لیے تو یہ علوم ملکہ کی حیثیت رکھتے تھے کہ انہیں ان علوم کو نہ نقل و روایت کے توسط سے حاصل کرنے کی ضرورت تھی اور نہ کتابی علم کی انہیں

حاجت تھی، لیکن جب اہل زبان سے اصول و قواعد سببیت ہوئے اور ان علوم نے کتابی شکل اختیار کی اور لوگ اپنے بڑے طرز کو بھلا بیٹھے تو پھر ایسی تفسیر قرآن کی ضرورت پیش آئی (جس میں لغت و بیان وغیرہ سے بحث ہو) کیونکہ قرآن عرب کی زبان پر اور ان کی بلاعثت کے سلوب پر نازل ہوا تھا، اس طور پر تفسیر کی دو قسمیں ہو گئیں، ایک تودہ جس میں وہ آثار اجمیع کئے گئے جو سلف سے منقول ہوئے تھے، اور اس باب نزدیک اور آیات کے مقاصد وغیرہ، ظاہر ہے کہ یہ وہ باتیں ہیں جو صحابہ اور تابعین سے نقل پر منحصر تھیں، چنانچہ مقدمین نے اس باب میں استیعاب کے ساتھ سب کا جمع کر دیا، لیکن ان کی کتابوں میں ایسی روایتیں بھی درج ہو گئیں جن میں صحیح اور غلط اور مقبول و مددودہ رسم کی باتیں تھیں، اس نے کہ عرب اہل کتاب تو تھے نہیں، بلکہ ان پر امیت اور بد دیت کا غلبہ تھا، لہذا جب کبھی انہیں ایسی چیزوں کے جاننے کا شوق پیدا ہوتا، جنہیں فطرتاً اپنے نفوس حاصلنا پاہتے ہیں، مثلاً کائنات کے وجود میں آنے کے اسباب، تخلیق عالم کی ابتداء اور اسرار وجود وغیرہ، تودہ ان باقی کتاب اہل کتاب یہود و نصاری سے دریافت کرتے اور ان سے استفادہ کرتے اور اس زمانے میں ان اہل عرب کے درمیان جو اہل تورات تھے، وہ خود انہی (اہل عرب) کی طرح بد دیت کے مرکز تھے اور ان امور رجیں کی بابت ان سے اہل عرب پوچھا کرتے) سے متعلق ان کی معلومات ویسی ہی راستی اور بے اہل تھیں، جیسی اہل تورات کے عوام کی تھیں، اور ایسے لوگوں میں رابطہ قبیلہ، حیثیت کا تھا، جو یہودی المذهب تھا۔ پھر جب یہ لوگ اسلام لائے تو ان کی سابقہ معلومات، جنہیں احکام شرعیہ سے کوئی تعلق نہ تھا۔ ان کے ذہنوں میں محفوظیں، مثلاً ابتدائے آفریش کے اخبار اور تاریخی و اتعاظی و احادیث وغیرہ، چنانچہ مسلمان ہو جانے والے ان اہل کتاب، مثلاً کعب الاعمار، دہب بن منبه اور عبد اللہ بن سلام وغیرہ سے بکثرت ایسی رطب و یا بس باتیں منسوب ہوئے مفسروں تک پہنچیں اور چونکہ یہ خبریں احکام سے تعلق نہیں رکھتی تھیں، جو اپنے واجب العمل ہونے کی بنیاد پر صحبت کی تحقیق کے احتمام والزمام کا مطلب کرتیں، اس لیے مفسرین نے تابل سے کام لیا اور ایسی منقولات سے اپنی کتب تفسیر کو بھر دیا جن کا سرچشمہ، جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں، بد دیت میں پرداں پڑھتے ہوئے وہ اہل کتاب تھے، جو اپنی اور یا انہیں کتاب میں کی تحقیق کر لینے سے بے نیاز تھے، اور جو نقل کرتے، اس کی صحبت معلوم کر لینے کی فرکر سے کوئی واسطہ نہیں رکھتے تھے، لہذا ایسے حضرات کے اسلام لانے کے بعد جب ان کی فتدر و منزالت بڑھ کی، اور دین و ملت میں انہیں ایک خاص مقام حاصل ہوا تو ان کی شخصیتوں پر بھروسہ کرتے ہوئے، قدیم اخبار اور سرگزشتوں کے باب میں جوانہوں نے کہا، لوگوں نے مان لیا، جس کا تیکمہ یہ ہوا کہ بے حقیقت اور غلط روایتیں پھیل گئیں، پھر (تفسیر میں ان منقولوں روایات کی) تفہیم و تحقیق کی طرف لوگ متوجہ ہوئے، جن میں علمائے متاخرین میں سے ابو الحسن بن عطیہ مغربی کا نام سر فہرست ہے، چنانچہ انہوں نے تمام تفاسیر پر ناقلانہ نظر ڈالی اور رطب و یا بس کو چھانٹ کر جہاں تک ممکن ہو سکا صحبت کے قریب روایتیں اختیار کرتے ہوئے خود ایک تفسیر لکھی، جو مغرب و اندلس میں پسندیدہ نظر سے دیکھی گئی اور مقبول و متداول ہوئی پھر قرطبی نے ان کی روشن اختیار

لے یہ وہی کعب الاعمار ہے جس نے لوگ لامغلقت الافق، کی حدیث و فتن کو یہ تاثر دیا ذات نبویہ تخلیق کائنات کی علت غاییریں۔ عالم ارداج میں آپ کا بُوہہ سے موصوف ہونا۔ ساری کائنات کی نعمتوں کا آپ کے وجود سے اجر اثابت کرنا یہ سب نظریات حدیث لوگ سے اختیار کئے گئے ہیں، مالا کنکے عمدہ شیں کے نزدیک یہ حدیث بالاتفاق موضوع ہے (اسدی غفرلہ)

کرتے ہوئے تفسیر میں ایک کتاب تایف کی جس نے مشرق میں شہرت عام اور مقبولیت حاصل کی ۔

تفسیر کی دوسری قسم وہ ہے جس میں زبان و ادب کے مخور پر بخشنیں گردش کرتی ہیں تاکہ لغت اعراقب اور بلاحافت کو جتنا داخل مقاصد اور اسایل کے مطابق معنی کے ادا کرنے میں ہے، ان کی معرفت عاصل ہو جائے، اور تفسیر کی یہ قسم اول النکر قسم سے کوئی جداگانہ اور منفرد حیثیت نہیں رکھتی، کیونکہ اول الذکر تو مقصود بالذات ہے اس لیے یہ کیمکن ہے کہ لغت و اعراقب اور بلاحافت سے توجہ ہو اور قرآن کے معانی: اس کے قصص اور واقعات و خواص وغیرہ سے صرف نظر کرتے ہوئے ان سب کو ترک کر دیا جائے، لیکن جب علوم انسانیہ نے ایک فن اور صناعت کی حیثیت اختیار کی تو تفسیر میں ان مباحثت نے جگہ حاصل کی، ہاں پھر تفاسیر ایسی ضرورتیں جن میں لغت و اعراقب اور بلاحافت کے عناصروں کو کافی خرہ تک غالب مانسل ہے ۔ (مقدمہ ابن خلدون)

**بعض مفسرین کی بے اعتمادیاں** صاحب کشف الظنون نے چند مفسرین کی بے اعتمادیوں اور کتب کی نجیبات کا جو تذکرہ کیا ہے، وہ افادیت سے خالی نہیں، اس لئے اسے بھی جان

یعنی چاہئے، وہ بحثتے ہیں کہ: ۔

”بعض مفسرین ایسے ہیں جنہوں نے اپنی کتاب کو اس فن سے بھر دیا ہے جس کا انہیں ذوق تھا اور جس میں وہ مہارت رکھتے تھے، گویا قرآن اُن کے اسی پسندیدہ علم کا مظاہرہ کرنے کے لیے نازل ہوا ہے اور اس کے علاوہ اس کا کوئی مقصد نہیں، باوجود یہ کہ اس میں ہر چیز کا بیان ہے، چنانچہ تم نحوی دیکھو گے کہ اسے اعراقب اور اس کی وجہ محتملہ کی تشریط تعداد کی نمائش کرنے کے علاوہ اور کسی چیز سے سروکار نہ ہوگا، اگرچہ وہ وجہ بعید ہی کیوں نہ ہوں اور وہ (نحوی) قواعد نحویہ، اس کے مسائل و فروع اور اس کی خلافیات کو نہایت بسط و تفصیل سے بیان کرتا ہے جیسا کہ زجاج اور واحدی نے ”البیط“ میں اور ابو حیان نے ”البجو والنہر“ میں کیا ہے، اور تاریخ دروایات سے شغف رکھنے والے کسی صاحب کو تم دیکھو گے کہ انہیں اپنی کتاب میں قصص و حکایات کا انبار لگانے کے سوا اور کسی کام سے کوئی واسطہ نہیں، خواہ دردناکاً صیحہ ہوں یا غلط، انہی میں سے ثعلبی میں اور فقیہ تو یہ چاہتا ہے کہ اس میں پوری فقہ تفصیل سے بیان کر دے، اور کبھی فقہی فرع کے دلائل قائم کرنے میں ایسا تسلیل پیدا کرتا ہے، جس کو مطلاقاً آیت قرآنی سے کوئی واسطہ نہیں ہوتا اور مخالفین کے دلائل کا جواب دینے لگتا ہے، جیسے قرطی اور صاحب علوم عقلیہ اور بدعتی کو بجز آیات میں معنوی تحریف کرنے اور اپنے فاسد مسلک کے مطابق قرآن کو دھانلنے کے سوا اور کوئی کام نہیں چنانچہ اگر اسے شر بابر بھی دور از کار بات سمجھائی دیتی ہے، تو اس کا سہارا لینے سے نہیں چوتکا یا اسے اگر پیر لٹکانے کے لائق بھی جسکے نظر آتی ہے تو وہاں دوڑ لگاتا ہے ۔

رہا ملحد، تو اللہ کی آیات میں اس کے کفر و الحاد اور الشیر پر اس کے افتراق حال نہ پوچھو، جیسا کہ ان ہے اپنا فتنتک سے متعلق ان میں سے بعضوں کا یہ قول ہے، کہ بندوں کو نقصان پہنچانے والا ان کے رب سے زیادہ کوئی نہیں ہے، اور یہ قول، صاحب ”وقت القلوب“ ابو طالب مسکی کی طرف منسوب ہے ۔ اور اسی قبیل سے وہ لوگ ہیں جو باکسی سند کے اور سلفت سے منقول کسی چیز کے بغیر اور اصول شرعیہ سے روکر دانی کرتے ہوئے اور قواعد عربیہ کو پس پشت ڈال کر قرآن میں لکھنکو کرتے ہیں مثلاً محمود بن حمزہ کرمانی نے دو بندوں پر مشتمل اپنی کتاب ”البعایب والغائب“ میں ایسے ایسے اقوال درج کئے ہیں جو سمعت ناپسند اور منکر ہیں اور جن پر اعتماد کرنا جائز ہیں اور ان کا بیان نہ

اس صورت میں جائز ہے، کہ ان سے پچنے کے لیے ان کا ذکر کیا جائے۔ ان لغو، مهل اور منکر (بلکہ باعثِ شرم اور قابلِ علم) اقوال میں سے کسی صاحب کا ایک یہ قول ہے، کہ اللہ کے ارشاد —— ”رَبَّنَا لَا تَخْمَلْنَا مَالا صَاقِةً لَنَا بَهْ مَلِ مَنْ نَاقِبْلُ بِرِدَاشْتَ بِوْجَهْ تَسْمِيَةً مُرَادْ، عَشْ وَمُجْبَتْ كَابَارْ ہے، اسی طرح کسی صاحب نے اللہ کے قول —— مَنْ ذَلِيلُ يَشْفَعُ عِنْدَ رَبِّهِ كَمُشَدَّدْ اس طرح کیا ہے کہ اصل میں یہ یوں ہے، مَنْ ذَلِيلُ (بُوْذَلِيلُ ہوا) اور ذلیل اشارہ ہے نفس کی طرف اور یشف شفا سے ماخوذ ہے جو مَنْ کا جواب ہے، اور عاصم ہے داعی سے ..... بلقین سے اس طرح کی تفسیر کرنے والے کی بابت پوچھا گیا، تو انہوں نے فتویٰ دیا کہ ایسا شخص لمد ہے (کشف الظُّنُون)

**صوفیہ کا کلام** رہا قرآن میں صوفیہ کا کلام، تو وہ تفسیر نہیں ہے۔ ابن الصلاح نے اپنے فتاویٰ میں امام داحدی کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ سلمی نے ”حقائق التفسیر“ کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی ہے، تو اگر اس کا اعتقاد یہ ہے کہ یہ (کتاب) قرآن کی تفسیر ہے، تو اس نے کفر کیا ہے —— اسی طرح ابن عربی کی تفسیر اور عراسِ البيان اور روزِ بیان کی تفسیر کفریات کا مجموعہ ہے۔ امام نسفي نے اپنی کتاب ”عقائد“ میں کہا ہے، کہ نصوص اپنے ظاہر پر محدود ہیں اور جو مفہوم دیکھنے ظاہری الفاظ سے سمجھ میں آتے ہیں، ان سے عدول کر کے ایسے معنی اختیار کرنا الحاد ہے جس طرح کے معنی کا اذعا اہل باطن کرتے ہیں، اور علامہ تقاضانی اس کی شرح میں کہتے ہیں، کہ ملاحدہ کا نام باطنیہ اسی لیے ہے اور اکان کا یہ ادعاء ہے، کہ نصوص اپنے ظاہر پر محدود ہیں ہیں بلکہ ان کے در اصل باطنی معانی ہیں۔ جنہیں صرف معلم (باطنیہ کے داعی یا پیشوایا مہرشد) ہی جانتے ہیں، اور اس سے ان (باطنیہ) کا مقصد یہ ہے کہ شریعت کی ساری عمارت ملیا میرٹ ہو جائے —— (شرح عقائد نسفي)

# اسلوبِ قرآن

مصطفیٰ رافعی اپنی کتاب "اعجاز القرآن" میں لعنوان "اسلوب القرآن" لکھتے ہیں کہ:-

"یہ اسلوبِ قرآنی ایسا ہے جو تمام کلامِ عرب میں "مادہ اعجاز عربی" ہے جس کا کوئی غصہ بھی ایسا نہیں جو ممحور نہ ہو۔ اور قرآن کے علاوہ عام عربوں کے کلام کا اسلوب ناممکن ہے کہ مجھے ثابت ہو سکے۔ اسی اسلوب کلام نے عرب نوآں کے مقابلہ و معاشرہ کی ہر کوشش میں ناکام رکھا اور اس کلام دا اسلوب کلام میں کسی طرح کا نقش نکالنے سے باز رکھا، اس طرح اُن پر خود انہی کے اندر سے ججت دلیل قائم کی اور انہیں بے دست پاپنا کر رکھ دیا۔

پھر اسی اسلوب نے اہل عرب کے سامنے ایک ایسی یا اس دنالہی لامھہ کی جس سے کوئی امید و طمع کبھی دوچار ہی نہ ہو سکی اور ان پر عاجزی دلبے بھی کو اس طرح مسلط کر دیا، کہ وہ ایسے اسلوب پر قدرت رکھنے کا تصور بھی نہ کر سکے، اس طرح اُن کے مزاج اور طبعی ذوق ہی نہ تھا اور وہ اگرچہ بہت تیز اور دھار دار تھا مگر اب کندھو گیا ہے اور پہلے بہت کارکر تھا مگر اب اس میں وہ خوبیاں ہیں رہی ہیں اور اس نے اپنی شکست تسلیم کر لی ہے۔

ظاہر ہے کہ وہ راہل عرب کلام و خطاب میں یا ہم مقابله بھی کیا کرتے، شرگوئی کے میدان میں ان کے درمیان مسابقات بھی ہو جاتی اور شتر کے اغراض و معانی پر وہ ردو قدر جبھی کیا کرتے تھے، اور یہ اس وقت کی بات ہے، جب فحماۓ عرب مجھے زدیک کلام کے ایک فن اور دوسرے فن کے درمیان، معانی کے فرق اور اختلاف اغراض اور کلام میں وسعت تصرف کے علاوہ اور کوئی خاص فرق نہ تھا، کیونکہ ان کا اسلوب کلام ایک قبیل اور ایک طرز کا تھا جسے ایک "بنی معروف" کہہ لیجئے، یعنی آزاد لہجہ گفتگو اور فصیحانہ خطاب، تربیت و نسق میں سادگی، مضمون و فکر میں پورا زور اور اعتماد، عبارت کی فصاحت اور تکمیل الفاظ میں سُن و خوبی، جن میں ایک لفظ بھی بہم رکھ دنیا کسی کل کو بادینا وہ پسند نہیں کرتے تھے، کسی خاص ترکیب کا اہتمام۔

اور کسی مخصوصی ساخت کا تکلف کیا کرتے اور نہ فن کارانہ صنائع و بداعی کی اجھن میں وہ مبتلا ہوتے۔ یعنی آورد نہ تھی، بلکہ صرف آمد تھی، خود نظرت و طبیعت اُن کے ادبی نظم و نثر کے شرپاروں میں ان کی معاون ہوا کرتی تھی، اس لئے الفاظ ان کی زبان پر بے تکلف جاری ہو جاتے تھے ادھر خیالات ان کے دماغ میں گونجے، ادھر ان کے افکار کے دھائے کے ساتھ و افاظ پہنچنے لگتے، اُن کے تخلیل کی ہر حرکت کے ساتھ باعثی الفاظ اس طرح ہاتھ باندھ کر اُن کھڑے ہوتے، جیسے کہ یہی الفاظ اس فقار تخلیل کی ایسا معلوم ہوتا کہ یہ لفظ اسی دن کے لئے وضع ہو لے اور اسی معنی کے لئے مطلبا ہے، کوئی دوسرے لفظ اس مضمون و تخلیل کی ادائیگی کے لئے وضع نہیں ہوا ہے، یہاں تک کہ اس کی جگہ پر خود متكلم کی زبان سے دوسرے لفظ بالکل غیر مذکور اور نامناسب معلوم ہونے لگتا، اور متكلم کے نقطہ نظر اور اس کی قوم کو شیوه بیان اور اس کی زبان و لغت کے

لما حظ سے اس مقام کے لیے اس سے زیادہ مناسب تر کوئی لفظ ناممکن ہوتا تھا  
لیکن جب اُن (اچل عرب) کے سامنے اسلوب قرآن آیا تو انہوں نے بعینہ انہی الفاظ کو اسی اسلوب میں مستعمل اور  
روان پایا، جن کو وہ دن رات بولا کرتے تھے، بالکل اسی اندازِ لفظ کو اور اسی طرزِ خطاب کے ساتھ جس کے وہ عادی اور جس سے وہ  
مانوس و مالوف تھے، جس میں کوئی تکلف و پیچیگی اور ابہام نہ تھا۔

اس کے باوجود نظم قرآن کے طرق، اس کے وجودہ ترکیب، اس کے کلمات میں حروف کی ترتیب، اس کے محبلوں میں  
ان کلمات کی ترتیب اور پھر مجموعہ قرآن میں ان کے دلوں پر ایک بہبیت بیٹھ گئی اور ایک پُر جلال خوف چھاگی، ایسا خوف  
جس سے رو نکلے کھڑے ہو جاتے ہیں۔

یہاں تک کہ عرب اپنی اس فطری زبان اوری کو جسے وہ بہت قوی سمجھتے تھے، ضعیف سمجھنے پر مجبور ہو گئے اور کلام و  
خطاب کے اپنے سستی گمکن ملکہ کو قرآنی بلاغت کے سامنے بہت پست اور بہت پیچھے باور کرنے لگے، اور ان کے بلغا کو  
اعتراف کرنا پڑا، کہ اسلوب قرآنی بیانِ کلام کی وہ جنس گراندیا ہے، جس تک ان کی پرواز نہ ہو سکی ہے۔ نہ ہو سکتی ہے۔  
نیز اہل عرب نے شدت کے ساتھ یہ بھی محسوس کیا کہ یہ نظم و اسلوب خود ان کی فطرتِ بسانی کی روح اور جان ہے اور کسی  
عرب کے دل و دماغ کو اس اندازِ نظم و بیان سے پھیرنے اور باز رکھنے کی کوئی سہیل نہیں ہے اور نہ کسی عرب کے دل و دماغ کو اس  
بیان سے متاثر ہونے سے پچایا جاسکتا ہے، اس لیے کہ یہ اسلوب قرآن عرب کے غوی کمال کا وہ رُخ ہے جسے سارے عرب کی  
روح جانتی پہچانتی ہے اور جو اُن کے دلوں کی دھڑکن ہے، بلکہ ایک ریز و سر ہے جو ان اہل عرب میں اپنے کو فاش کرتا جا رہا ہے،  
خواہ وہ اسے کتنا ہی چھپانے کی کوشش کریں۔ یہ ان کی زبانوں پر اُڑا ہے، ان کے چہروں سے ٹپک رہا ہے اور جس دشوار  
کی آخری حدود تک جا پہنچا ہے۔

لہذا کسی بہانہ سازی، کسی طبع سازی اور کسی فریب کاری کہیں سے کوئی گز نہیں، کہ اس سے اسلوب قرآن کی تاثیر کو ختم کیا جائے  
اور اس کے مقام سے ہٹایا جانے، اور اگر کسی نے اپنے کلام کے ذریعہ یہ چاہا کسی تدبیر و حیلہ سے کام لے کر اس کا ارادہ کیا تو  
وہ نفوس کو ان کی طبعی خواہشات سے پھیرنے اور دلوں کو ان کی محبت و الفت سے باز رکھنے کی کوشش کرے گا، کوئی نفس  
کے قوی ترین جذبے کو اس کے ضعیف ترین جذبے سے ربانے کی سعی لاحاصل کرے گا، یہ قلبی لگاؤ اور فطری کشش، جیسا کہ وہ  
خود جانتے تھے، ایک ایسی چیز ہے، جو کسی شخص کے کہنے سننے اور عصیت اور اغراض و خواہشات کے تابع نہیں رہتی اس  
کی توصیر یہی صورت ہو سکتی ہے، کہ وہ شخص جلت اور قانون فطرت کو توڑے، تب اسکی مراڈ پوری ہو، مگر جلت اور قانون  
فطرت کے توڑنے کے لیے ضروری ہے، کہ وہ از سر نو تخلیق کرے اور خالق والہ بن جائے، اور اس کا، جیسا کہ تم جانتے ہو،  
ذہن میا جاسکتا ہے اور نہ تصور ہی کیا جاسکتا ہے۔

یہ وہ باتیں تھیں، جن کو بلغا نے عرب نے اپنی طرح محسوس کرایا تھا، اس لیے وہ قرآن کے معارضہ (قرآن جیسا کلام  
پیش کرنے) سے مایوس ہو گئے، اور ایسا یکوں نہ ہو تا جبکہ وہ دیکھ رہے تھے کہ قرآن حکیم ان کی ساری قوت بیانیہ ہی کو  
سلب کئے لیتا ہے، طبیعت کی موزو نیت اور جو لانی کو ختم کئے دے رہا ہے، اور دل سے براہ راست ٹکرائیں بے اس س  
ادبے سہارا بنا تے جا رہا ہے جس کے مقابلہ میں کوئی جیلا اور کوئی فریب کام نہیں دے سکت۔

رہی امکان کی حد تک معارضہ کی صورت جبکی خواہش ذہن و خیال میں ابھر سکتی ہے، تو اس کے لیے یہ ضروری ہے کہ معارضہ کرنے والے کے کلام کا ایک خاص انداز و اسلوب ہو، جس پر کوئی حرفت گیری کبھی نہ کی جویں ہو اور اس کے کلام میں (علم) معانی کا کوئی ایسا مکمل ہو جو اس سے پہلے بیان تحریر میں نہ آیا ہو یا مناسع و مبالغ کا کوئی ایسا باب ہو جو اس کے پیشتر و انہ ہو، نیز اس کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے، کہ (فی معانی کے دو شد و شد عالم) بیان کے تمام اسالیب و طریق اس معارضہ کے لئے کھلے ہوئے ہوں، کہ وہ جس میں سے چاہے لے لے اور جس کو چاہے نظر انداز کر دے، تاکہ وہ (معارض) ایک خوب کا خوب تر سے نہ سہی تو دوسرے خوب سے معارضہ کر سکے اور ایک کلمہ کو دوسرے کلمہ کے مقابل میں رکھ سکے یا ایک جملہ کے مقابل دوسرے جملہ لاسکے

لیکن اگر کوئی معارضہ اس طرح معارضہ و مقابلہ پر قادر بھی ہو، تو پھر بھی اس کے لئے ایک مزید مہم سر کرنے کے کو رہ جاتی ہے، اور وہ یہ کہ اس معارضہ کے کلام کی تاثیر کیتی اور کیفیت کے لحاظ سے کیا اور کتنی ہے؟

اور قوم کے دل و دماغ پر اس کلام کی گرفت کس حد تک ہو سکتی ہے؟ — یہ اس لیے کہ تاثیر کلام کے ذرائع و وسائل سے کام لینا ارباب بلاعث کے لیہاں ایک بڑا مقام اور بڑی اہمیت رکھتا ہے اور بلاعث کا یہ ایک وسیع اور اہم ترین باب ہے، اور جب فن بلاعث اور اس کے اسباب میں بصیرت سے کام لے کر ایک دوسرے کے مقابل خصم مھونک کر آتے ہیں تو وہ اثر انگیزی کے تمام طریقوں سے کام لینے پر مجبور ہوتے ہیں ان کا بھرپور استعمال کرتے ہیں اس لیے ہر صاحب بلاعث، اپنے کلام سے کسی جنبدے کے تارکو چھپ دیتا ہے اور اپنے کلام کو نفس انسانی کے تاروں سے ہم آہنگ بنانے کی انتہائی کوشش کرتا ہے

اب ظاہر ہے، کہ وہ صاحب بلاعث، بلاعث کے دوسرے مردمیدان کے کلام میں تناسب و توازن کا کوئی خلائقی اور قسم کا کوئی نفس، خواہ وہ معقولی سا ہی کیوں نہ ہو، ضرور محسوس کرتا ہے، یا سلسلہ کلام کی کسی کڑائی میں نفس کی غفلت دیجے شعوری کو پتا ہے، یا کسی طرح کے استکراہ و تنفس کا اثر معلوم کرتا ہے، جس کے متعدد اسباب ہو سکتے ہیں، جو اہل بلاعث کو اپنے پیشہ و فن میں بہش آسکتے ہیں، اور آتے رہتے ہیں، جس کی وجہ سے ان کے کلام کے کسی حصہ میں خلا ریا کوئی نفس و خلل واقع ہو سکتا ہے اور کلام کے معنی کہیں سے کمزور پڑ سکتے ہیں اور اس کی معنویت اپنی عظمت و بلندی کسی مقام پر نہ سکتی ہے، جس کی وجہ سے ایک ہی اسلوب میں ضعف و قوت کے اعتبار سے بڑا الفاوت اور فرق پیدا ہو سکتا ہے

اب اگر اس بیان نے اپنے حریف کی کمزوری اور نفس کو مجاہد پیدا کیا، تو اس کا اپنے انداز فن کر اور اپنے تخلیل اور اپنے کلام کے راجح و فالتوں توازن وغیرہ صیحی چیزوں سے ظاہر ہے کہ مقابلہ کرے گا، اس طرح جب وہ مھونک بجا کر دیکھ لے گا، اور دونوں قسم کے کلام کو خوب ابھی طرح توں کراطہیان کر لے گا، تب کہیں جا کر وہ معارضہ و مقابلہ کے میدان میں نکل سکتا ہے اور اس سے اس کی سبیل نظر اسکتی ہے اور اس طرح ایک کلام کی فو قیت اور خوبیاں دوسرے کلام پر، ایک طبیعت

کی جو لانی دوسری طبیعت پر اور ایک فن و دماغ کی اور ایک فن کی عظمت دڑوانی دوسرے ذہن و دماغ اور دوسری فن کو برآش کارا ہو سکتی ہے — لیکن اگر ایسا نہیں اور ضعف و توازن اور الفاظ کے انتخاب میں اختلاف ذوق اور ترکیب، و معانی وغیرہ میں فرق مراتب، فطرت بلغاء میں اخل ہے، بھروسے کوئی فرد بشر محفوظ نہیں ہے، تو

تو پھر یہ بھی ممکن نہیں ہے کہ دو شاعر ایک دوسرے کے مقابلہ آئیں یا دو رجسٹر خواں رجسٹر گوئی کے ہنر دکھیں یا دو انشا پر داز مرسلت و تباہت کے مژد میدان بنیں۔ یا دو خطیب جو ہر خطاب دکھائیں یا ایک کلام کا دوسرے کلام کے مقابلہ معرض بجھت میں لا یا جائے اور انصاف و نقد کے ترازوں میں قول کر ایک کی برتری اور دوسرے کی فرزوں پر سارے اذہان و اذواق کا کامل اتفاق ہو جائے اور بلا کسی ترددا و تذبذب کے ہر ہن و ذوق پر پورے الشرح صد کے ساتھ لقینی فیصلہ صادر کر دے ۔

اب وہ کلام جس کے ذریعہ معارضہ و مقابلہ کا رادہ کیا جا رہا ہے، اس قرآن کی طرح ہجس کا دقيق و جلی سب محکم و مختبو ہو، جس کا کیشہ و قلیل ایسا ہو جس کی نظریت کیسی کے سب کی بات نہ ہو، جس نے فن کے ہر خنے اور ہر ملک و طریق پر قابو پا کر کھا ہوا اور جس معنی کو اس نے پیش کیا ہواں کا حق آدا کر کے رکھ دیا ہوا اور اپنے حریف پر اس رُخ سے تو جہ کرنے کا حق و اختیار ہی سلب کر لیا ہو، جس نہ پوئے وہ مقابلہ و معارضہ کرنا چاہتا ہے، علاوہ بریں وہ اپنی جامعیت میں حریف پر حملہ آور ہونے کا راستہ نہ کر کے ایک باب واحد کی حیثیت اختیار کر گیا ہو، جس میں کمی تلاش و جیتو کوئی محل و مقام نہ رہا ہو، نہ فتنگا اور اعتراض کی کوئی نجاشی ہو اور ان خوبیوں پر اس کے وقائق دُنکات مزید اضافہ کر ہے ہوں، پھر وہ مجموعی حیثیت سے بھی اور اس کا ہر کلمہ اور ہر جملہ بھی فون معانی و بیان پر گوری طرح حاوی ہو اور ایسا فنی کمال اور ایسی جامعیت اپنے اندر رکھتا ہو جو ارباب معانی و بیان کے یہاں شعور و وجدان تعلق تو پڑو رکھتے ہے مگر خارج میں جس کے اظہار و بیان پر کوئی اپنے اندر قوت نہ پاتا ہو، تو یہ اسی خوبیاں اور خصوصیات ہیں کہ ضعف و نقص اور مذکورہ بالافق مراتب کے خیرے سے تیار شد و نفس انسانی کسی حال میں بھی کسی مقابلہ پر کمرست نہیں، ہو سکتا بلکہ سجید گی کے ساتھ اسے سوچ بھی نہیں سکتا، یہ اور بات ہے کہ مقابلہ و معارضہ کر سکنے کے لئے بعض ایک دہم میں مبتلا رہے یا اس کے مثل لانے پر قدرت رکھنے کی ڈینگیں مارے، اس لئے کہ یہ کلام مبین (قرآن) اپنی فطرت اور اس اسی نوعیت ہی میں مسخر ہے، جس میں نفس کی نوعیت کے سامنے صرف ایک مثالی علم آتا ہے جس کے ذریعہ اسے ان علی احکام کی نوعیت معلوم ہو جاتی ہے جس کا اس نے ادا کیا ۔

(تاریخ افکار اور علوم اسلامی ص ۲۸)

# قرآن حکیم کے مضمایں

علامہ محمد راغب الطباخ لکھتے ہیں : —

قرآن کے مضمایں و مقاصد بے شمار ہیں، سب سے اقل اور اہم الشیعاتی کے وجود کا بیان ہے اور یہ کہ وہ واحد ہے، اصل ہے صمد ہے اور یہ کہ وہی اس کائنات کا خالق ہے اور اس کے قیام و قرار کا ہر وقت اور ہر ان سامان فراہم کر رہا ہے، نیز الشیعاتی کی واحد نیت و ربوہیت کے واضح دلائل اور بر ایذن قاطع کا اس میں بیان ہے اور اللہ ہی کی عبادت کی دعوت اس میں دیگی ہے اور یہ کہ ہم اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں۔ ان کے علاوہ قرآن حکیم میں : —

ان احکام کا بیان ہے جن سے انسانوں کے احوال اور ان کی معیشت فُنُظم ہو

نفوس کی تہذیب و اصلاح کے لیے مواعظ و حکم اور امثال پیش کئے گئے ہیں

ان ادامر و نواعی کا بیان ہے جن سے انسانی سعادت و ابستہ ہے

دولوں کی استقامت اور عزم و حوصلہ کی پختگی کیلئے انبیائے سابقین کے قصص ہیں، تاکہ ان کی اقتدار کر کے اور ان کی روشن پر چل کر فوز و فلاح حاصل کی جائے

ان اُمم سالقہ اور سرکش نفوس اور ان بیماروں کے تذکرے ہیں جنہوں نے دعوت حق سے اعراض کیا اور یہ کہ جب انہوں نے داعیان حق کی دعوت کو رُد کر دیا تو ان کے الکار کا نتیجہ کیا نکلا

آداب معاشرت اور اجتماعی زندگی بس کرنے کے لئے حقوق و فرائض اور عالم لوگوں اور اہل دعیال کے ساتھ معاشرات اور تعلقات کی نوعیت کا بیان ہے

اعمال خیر کرنے، شر سے بچنا اور معروفات کی تلقین کرنے پر ابھارا گیا ہے

اسماں اور زمین اور ان کے دریاں جو عجائب ہیں نیز ان انوں، حیوانوں اور بیانات میں تفکر کی طرف توجہ دلائی گئی تاکہ

عترت و بصیرت حاصل ہو اور ان آثار کائنات کے تکری می مشاہدہ سے ان کے خالق کی معرفت حاصل ہو اور اس کی عظمت کا احساس ہو۔

اس کائنات کے انجام اور مستقبل میں رونما ہونے والے واقعات و حقائق کی خبریں ہیں اور یہ کہ اس کائنات کے درہم ہم ہو جانے کے بعد شاتقانیہ ہو گی اور آخرت کی زندگی میں کوئی کیسے العامت سے سرفراز کیا جائے گا اور کن کو دامنی عذاب سے پالا پڑیں گا۔

اہ سورة الانعام میں ارشادِ الہی ہے کہ مَآفِ حَنَافَ الْكَبَشِ ۔ (ہفتہ) یعنی ہم نے اس کتاب میں مذکوٰی جیز چھوڑی ہے اور نہ غافل ہوئے ہیں۔ بیضادی کا قول ہے کہ ذرگان کہیں تو تفہیم کیسا تھا اور کہیں جمالی طوے اس سالے امور پر مشتمل ہے جن کی دین میں احتیاج ہوتی ہے (مفت)

خلاصہ یہ کہ اتنے مختلف علوم، اتنے متعدد مقاصد اور انسان کے یہ نفع دینے والے ایسے مضافیں جو انسان کو اس کی دائمی سعادت پر فائز کر دیں کسی کتاب میں جمع نہیں ہیں جتنے اللہ کی کتاب میں جمع ہیں — امام راغب الصفاری اپنے رسالہ "مقدمة التفسیر" میں لکھتے ہیں : —

"نکوئی دلیل و بُرھان اور تقسیم و تحدید اجس کی بنا معلومات عقلیہ و سمعیہ کی کلیات پر ہو، ایسی نہیں ہے جسے کتاب اللہ نے استعمال نہ کیا ہو، لیکن اسے اللہ تعالیٰ نے عرب کی عادت کے مطابق وارد کیا ہے نہ کہ حکماء و متكلیمین کی دلیل سنجیوں کے طریقہ پر، اور اس کی دو وجہیں ہیں، ایک تو وہ جو اللہ کے اس قول سے ظاہر ہوتی ہے کہ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا  
بِلَّاتِ قَوْمٍ مِّنْهُمْ يَرَوُنَّهُ وَجْهَنَّمَ كرنے کے غامض طریقوں اور تقلیل انداز اسے لال کو دہی اختیار کرتا ہے جو زبردست اور واقع ترین کلام کے ساتھ جو جت قائم کرنے سے قاصر ہوتا ہے، ورنہ وہ شخص کبھی غامض کلام اور بیتال بنائے کا وہ طرز اختیار نہیں کرے گا جسے مدد دے چندا فراد ہی سمجھیں اور عظیم اکثریت اس کے فہم سے محروم رہے، لہذا اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کے سامنے دلائل بیان فرمانے کی صورت میں دلیل سے دلیل بات کو اتنے پاکیزہ، بلند ترین اور واقع ترین انداز سے بیان فرمایا جس سے عام لوگ اپنا اطمینان قلب کر لیں، اور ہر شخص کی فہم و عقل کے ظریفے مطابق بُرھان و جو جت کی اس میں سماں ہو سکے، عقل عام بھی بُرھان و جو جت کا حضور پاتے اور خواص بھی اس خطاب سے ایسے مطابق سمجھیں جن کا ادراک حکماء کی فہم و عقل کرتی ہے —

ہی وہ جو ہے، کہ علم میں جس کا پختا حصہ ہوگا اتنا ہی زیادہ علم القرآن کا حصہ اسے نصیب ہوگا، اور یہی وجہ ہے کہ تم دیکھتے ہو کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں کہیں اپنی ربویت اور وحدانیت پر بُرھان و جو جت پیش کی ہے، وہاں اس کے بعد کہیں تو یہ کہا ہے کہ اسے "ادل الْعِلْم" (صاحبان علم) جان سکتے ہیں، کہیں معنی سخنے والوں کی طرف نسبت کی ہے اور کہیں "مفکرین" کا لفظ استعمال کیا ہے، ایسا اسی لئے ہے، تاکہ اس بات پر انتباہ ہو جائے، کہ ان قولوں میں سے ہر قوت کے لیے اس کی حقیقت کا ادراک ممکن ہے، چنانچہ تم قرآن میں جا بجا ان ف ذلک لایت لفوم یعقولوں اور اس بیسی دوسری آیات دیکھو گے" —

"جِنْ أَحْكَامَ پِرْ شَارِعٍ مُشْتَمِلٍ يِلَّا وَهْ بَجْهِيْلٍ، اعْقَادَاتٍ، عِبَادَاتٍ، فُطْرَى خَوَاهِشَاتٍ، مَعَالَاتٍ، مِرْأَيِيْنِ، اُوْرَأَلَاقِيْ  
آدَابٍ — پِسْ، اعْقَادَاتٍ بِاَنْجِيْزٍ يِلَّا وَجُودَ بَارِيَّ تَعَالَى لَمَّا مَعَ اسْ كَيْ صَفَاتٍ كَيْ ثَبُوتٍ، فَرَشْتُوْلَ كَأَثْبَاتِ جَوَ  
اللَّهُ تَعَالَى اور اس کی مخلوق کے درمیان نسخی کی جیشیت رکھتے ہیں، کتاب، رسول اور قیامت۔ اور اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد  
میں ان سب کا تذکرہ ہے۔ دِمْ يَكْفِنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُبُرَهُ وَرَسُولُهُ وَالْمَعْنَمُ الْآخِرُ — الْأَيْرِ عِبَادَاتٍ  
آمِدُهُيْلٍ — نِسَازٍ، رُوزَهُ، زَكَوَةٍ، رَحْجٍ، جَهَادٍ، اعْكَافٍ، نِوافِلٍ اور كَفَارَے، اور فُطْرَى خَوَاهِشَاتٍ كَفِيْمِ مِنْ يِه  
یہ چار چیزیں آتی ہیں، کھانے، پینے، نکاح اور بیاس سے متعلق امور، اور مَعَالَاتٍ کے داکرہ ہیں یہ جاری ہیں معاوِلَه  
جیسے ضریب و فریضت اور اجرت وغیرہ، مِنَازِعَاتٍ جیسے دعوے اور شہادتیں، امامتیں جیسے حاریت اور ترکے جیسے درست  
اور وہیئت اور مِرْأَيِيْن پِاَنْجِع طریح کی ہیں، وہ مِرْأَيِيْن جو قتل نفس کی پاداش میں دی جائے تاکہ انسانی جان کی ہر مُرْتَ و مُفَاظَت  
قَائِمٌ رہے، وہ مِرْأَيِيْن جو حفظ نہ اس کو مسکن کرے لے اور عذاب کرنے کے جرم میں دی جائیں، جیسے ہمہت کی مِرْأَيِيْن  
حفظ نسب کے مقصد کو مُنْتَل ہونے سے بچانے کی خاطر زنا بار جو مِرْأَيِيْن مقرر ہیں جیسے کوڑے مارنا، حفظ مال کی راہ میں لاؤ

بنے والے افعال کے استیصال کے لئے جو سزا میں مقرر ہیں، جیسے ہاتھ کاٹنا اور دین و ملت اور الجماعت کی حفاظت و حمایت کے پیش نظر فتنہ و فاد کے استیصال کیلئے جو سزا میں جیسے قتل مُرتاد اور باغیوں سے قتال ۔

رہے اخلاقی آداب تو وہ یہ ہے جو انسان کی اپنی ذات اور اس کے اخلاق کی اصلاح کے لئے ہے جیسے علم و حلم، مخاوت و غفت، شجاعت، وفا و عباد اور تواضع وغیرہ، دوسرے وہ اخلاق جن کا تعلق خاندان اور افراد معاشرہ کے باہمی تعلقات سے ہے جیسے والدین کے سامنے حسن سلوک، صلح و حرمتی، پڑوی کی حفاظت حقوق کا الحافظ، اہل فقر کے سامنہ ہمدردی مظلوم کی مدد، پریشان حال کی دستیگری وغیرہ اور تیسرے وہ جو رعیت کے معاملات اور نیکی سیاست کے باب میں ارباب اقتدار کے ساتھ مخصوص ہیں ۔

شریعت (قانون) اور آداب و اخلاق میں فرق یہ ہے کہ شریعت کا دائرہ مقدار اور کیفیت میں محدود ہے اور اس کے ترک و اعراض پر مقررہ عقوبات (سزا) ہے، لیکن اخلاقی آداب کی توزیع کیفیت محدود ہے اور نہ مقدار ان سے غفلت کرنے والے کے لئے سزا مقرر نہیں ہے، بلکہ انہیں پاک نفوس کے سوالہ کر دیا گیا ہے کہ جو بتنا اونچا جا سکتا ہے ہو جائے و مَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَالَمُون اور یہ تمام امور، اعتقادات، عبادات وغیرہ اللہ تعالیٰ کے ارشادات میں جمع ہیں ۔ ان پانچوں انواع میں اُول و اشرف اعتقادات ہیں کیونکہ وہ دائرہ علم میں ہیں اور باقی دائرہ عمل میں اور علم اسکس ہے اور عمل عمارت اور عمارت بغیر اس کے مکن نہیں، البتہ بُنْيَا بغیر عمارت کے ہو سکتے ہیں اور یہ کہ علم اصل ہے اور عمل فرع اور فرع کو اصل کے بغیر ثبات نہیں جیسے اصل کا کمال بغیر فرع کے متحقق نہیں ہوتا اور بکا اس امر پراتفاق ہے کہ اعتقاد اصل پر مقدم ہے، یہاں تک کہ لوگوں کے درمیان مسلم وغیر مسلم کا یہ فرق کہ اسلام مفید ہے اور کفر نقصان رسال ہے، اعتقاد ہی کے اعتبار سے ہے، عمل کے اعتبار سے نہیں۔ اور مددیہ ہے کہ اعتقاد خراب ہو تو آدمی کے اچھے اعمال (سوئے اعتقاد کے سبب بُوئے اعمال بن جاتے ہیں ۔ مثلاً یہ کہ بُشَرُ کے عقیدے کے ساتھ کوئی بھی اچھا عمل قبول نہیں ہوتا بلکہ سب اعمال حسنه ضائع ہو جاتے ہیں ۔

پھر اعتقاد کے بعد عبادات کا درجہ ہے، اور اسی لئے نماز روزہ اور غسل جذابت میں خلل ڈالنے والا مسلمانوں کی نگاہ میں ترک طسلم سے زیادہ گناہ کا رہے۔ اسی طرح یہود کے نزدیک ہفتہ کی تفہیم سے اعراض اور انصاف کی کو نزدیک عبادات کا ترک، اور تجوییوں کے نزدیک زمزمه کا ترک انسانوں پر ظلم کرنے سے بڑا گرگناہ ہے، کیونکہ عبادات اللہ کے حق کی حفاظت ہے اور لوگوں پر ظلم کرنے سے بچنا، حقوق العباد سے متعلق (اللہ کے احکام کی حفاظت ہے) اور حقوق اللہ حقوق العباد سے مقدم ہیں، اس لئے عابد کا درجہ ظلم سے بچنے والے سے اعلیٰ ہے۔  
(مقدمۃ التفسیر ص ۲)

۱۵ قاموس میں ہے کہ گھانے کے وقت مجوہیوں کا ایک خاص طریقہ سے گھنگنا نے کا نام زمزمر ہے، اس طرح کہ وہ مسٹر بند رکھتے ہیں اور زبان اور ہونٹ کو استعمال نہیں کرتے لیکن ایک ایسی آواز ہوتی ہے جو ان کے نھیوں اور حلق میں گردش کرنے رہتی ہے جس سے ایک دوسرے کے مفہوم کو سمجھ لیتے ہیں)۔

# مُمْتَشَابَهَاتٍ كَعِلْمِيِّ تَسْرِيْح

مولانا حالی فراتے ہیں :—

مُمْكِنَاتٍ وَمُمْتَشَابَهَاتٍ كَالْفَاظُّ بِحْقِ قُرْآنٍ مُجِيدٍ میں وارد ہوئے ہیں اُن سے کیا مراد ہے؟ شاہ ولی اللہ کے نزدیک جیسا کہ

محجۃ اللہ الْبَالِغُمْبَرِ مذکور ہے :—

مُمْكِنَاتٍ آتَیْتُہُمْ ہیں جن میں ایک معنی سے زیادہ کا احتمال نہ ہو — مُمْتَشَابَهَاتٍ وہ ہیں جن میں مُقْدَدِ مُعْنَوں کا احتمال ہو یک مقصود ایک معنی سے زیادہ نہ ہوں — اس سے ظاہر ہے کہ قرآن مجید میں جس قدر آتیں ایسی ہیں جن میں معنی مُقْدَدِ کا احتمال ہو سکتا ہے وہ سب مُمْتَشَابَهَاتٍ کے سخت مدرج ہیں :—

دوسرے یہ کہ قرآن مجید میں مُمْتَشَابَهَاتٍ کے لانے سے شارع کیا مقصد تھا؟ امام رازی نے اس کی کوئی دبوجہ بیان کی ہیں مگر بے علمہ وجب جس کو انہوں نے تمام دبوجہ پر ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ "قرآن ایک ایسی کتاب ہے جس میں خواص دعوام سب کو حق کی طرف بلایا گیا ہے اور عوام کی طبقیں اور اک حقائق سے بیعد ہوتی ہیں۔ مثلاً اگر قرآن کے سامنے ایک ایسی ہستی کا بیان کیا جائے جو نہ جسم ہے نہ کسی مکان میں ہے اور نہ اس کی طرف اشارہ ہو سکتا ہے۔ تو ان کو یہی خیال ہو گا کہ ایسی چیز معدوم محض کے ہوا اور کیا ہو گئی ہے؟ پس مقتضائے حکمت یہی تھا کہ ان کو ایسے الفاظ کے ساتھ خطاب کیا جائے جو ان دو جو ان کے خیالات سے مناسبت رکھتے ہوں" —

شاہ صاحب نے اسی مطلب کو محجۃ اللہ الْبَالِغُمْبَرِ میں طرح بیان کیا ہے کہ :—

«شارع نے محض لوگوں کی نعمولی سمجھ کے موافق بحور قائق علم و حکمت تک پہنچنے سے پہلے اُن کی اصل فطرت میں دلیعت تھی اُن سے خطاب کیا ہے۔ اور اسی لئے اُن کی سمجھ کے موافق (۱) آلَّا تَمُنْ وَعَلَى الْعَرْضِ اسْتَوْى (۲) وہ رُحْمَنْ بَرْشَ پر مستوی ہوا۔ اس کے بعد لمحتہ ہیں کہ (۳) آنَّهُنَّ مُنْعَلِيَ الْعَرْضِ اسْتَوْى اس کے بعد نہ کہ اسی سخن حضرت مسیح علیہ وسلم نے ایک جبشی عورت سے پوچھا کہ "نہ کہاں ہے؟ اُس نے اسماں کی فہرستہ کیا، اسپنے فرمایا" یہ مومنہ ہے۔ یعنی اس سخن حضرت نے باوجود کہ اسپنے مذاقحال کو کسی خاص جگہ میں ہونے سے منزہ جانتے تھے اس کے آسمان کی طرف اشارہ کرنے کو اُس کے ایمان کے لئے کافی نہ ہوا اور اس دلیل بات کے سمجھائے کو مناسب نہ جانا کہ وہ ذات اقدس جہت اور مکان سے پاک ہے۔ ان سب حوالوں سے ظاہر ہے کہ قرآن حکیم میں وہ تمام دعویٰ اور اعلیٰ مقاصد جو عموماً انسان کی فہم و ادراک سے اور خاص کر عرب کے امیوں کی سمجھ سے بالا ڈرتے تھے اور جن پر بالاجمال ایمان لانا کافی تھا، اُن کو مجاز و استعارہ اور تمثیل کے پیرائے میں بیان کیا گیا ہے تاکہ اُتی اور حکیم دونوں اپنی اپنی سمجھ کے موافق اس سے ہدایت حاصل کر سکیں —

عہدِ عتیق کی کتابیں جن کو اسلام، یہودی اور عیسائی سب اسلامی کتابیں مانتے ہیں، چونکہ وہ اس زمانے میں الفاق کی تھیں جبکہ انسان کی عقل نہیات ابتدائی حالت میں تھی اس لئے اُن میں قرآن سے کہیں زیادہ کلام کی بنیاد مجاز اور استعارے پر رکھی گئی ہے۔ تمام عہدِ عتیق کی کتابیں اور صحیفے مُمْتَشَابَهَاتٍ سے بھرے ہوئے ہیں۔ جیسا کہ بابل میں ہے :—

"خدا طوفان نوچ پر اس قدر رویا کہ اُس کی سنجھیں اس شوب کرائیں۔ ایک دوسرے موقع پر اُس کا ایسا ہنزا کر گیلان نظر آز لگیں۔

— سرکشیں کا اس کو بھاگ کر غصہ دلانا اور اس کی ناگ میں دھوپیں کا اٹکنا — خدا کے سانس پاگندھا کے سیلاب کی مانند ہونا —  
— شہر اس کی آواز سے تباہ ہونا اور اس کا آشور والوں کو ٹھوں سے مارنا دینیوں وغیرہ —

— زبور میں ایک جگہ خدا تعالیٰ داؤد کے مقرب اور محبوب ہونے کو اس طرح بیان کرتا ہے: "میں نے سمجھے جلتا ہے، میں آج کے دن تیرا باپ ہوا" — دوسری جگہ زبوری میں خدا کے استقام لینے کا بیان اس طرح ہے: "آغرندا وند خواب بے بیدا ہموا اور اس ہمیوان کی طرح جو شراب پی کر عربدہ کرے اور اپنے دشمنوں کے چھاڑ مارے" —

غرض کہ تمام عہدیت کی تباہیں اسی قسم کے متشابہات سے مالا مال ہیں جن میں روعلیٰ علیم جمیلیات کے پرائے میں لکھی گئی ہے، اسی لئے شاہ ولی اللہ صاحب انبیاء کے خواص کے ذکر میں لکھتے ہیں: "وَمِنْ سَيِّدِنَا وَرَبِّنَا لَمْ يَكُنْ مِّنَ النَّاسِ إِلَّا عَلَىٰ قَدْرٍ عَفْوٌ لَهُ وَاللَّتِي خَلَقَنَا عَلَيْهَا وَعَنْهَا يَعْلَمُ الَّتِي هِيَ حَاصِلَةٌ عِنْدَهُمْ بِاَصْنَلِ الْخَلْقَةِ۔ عَلَهُ" — تیسرا یہ ہاتھی بھی کچھ لینی ضرور ہے کہ متشابہات کی تاویل جس کی نسبت قرآن مجید میں کہا گیا ہے: "وَمَا يَعْلَمُ شَاءَ إِلَّا اللَّهُ" اسے کیا مراد ہے؟ ظاہر ہے کہ اس آیت کے یعنی قرار دینے تو بالکل غلط ہیں کہ متشابہات کی تاویل کا علم اجہا ایا تفصیل لائی طرح پر بھی انسان کو نہیں دیا گیا ورنہ مسلمانوں کا یہ دعویٰ غلط ہو جائے گا کہ ہمارے دین میں میساویوں کے مسئلہ تسلیت کی مانند کوئی ایسا راز مرتبہ نہیں ہے جو انسان کی عقل اور سمجھے بالا تر ہو —

امم نوویٰ مشریع مسلم میں تاویل متشابہات کے متعلق لکھتے ہیں: "يَعْلَمُ اللَّهُ عِبَادَةً لَا يُبَدِّلُ لِأَحَدٍ مِّنَ الْخَلْقِ إِلَى مَعْرِفَتِهِ وَقَدْ أَنْقَلَ قَوْمًا مُّخْتَابِنَا وَغَيْرَهُ مِنَ الْمُحْقِقِينَ عَلَىٰ أَنَّهُ يَسْتَجِيْلُ أَنْ يَتَكَبَّرُ اللَّهُ تَعَالَىٰ بِعَلَّا يُفِيدُ" —

"یعنی بعد از عقول ہے کہ اللہ بل شانہ اپنے بندوں سے ایسے کلام کے ساتھ خطاب کرے جس کے منع سمجھنے کی کوئی بیبل مخلوق کے لئے نہ ہو" — اور علمائے مدہب اور اُن کے سوا اور محققین اس بات پرتفق ہیں کہ خدا تعالیٰ کا ایسے کلام کے ساتھ متشکم ہونا جو مفید معنی نہ ہو محال ہے — غرض کہ آیتہ مذکور کے ہرگز یعنی نہیں میں کہ انسان کو تاویل متشابہات کا علم مطقاً نہیں دیا گیا بلکہ یعنی میں کہ خاص کر مبدأ و معاد کے متعلق جو ہائیں انسان کی سمجھ بوجھ سے ہاہریں اور جن کا بیان آیات متشابہات میں لبپور بجا راست عوارہ کے واقع ہو جائے اور جن پر ایمان لائے کو یوں منسون پال گیفہ کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے، ان کی حقیقت اور کہنہ خدا کے سوا کوئی نہیں جان سکتا۔ اور اس لئے انسان جن الفاظ و عبارات سے ان حقائق کو تعبیر کرے گا وہ تعبیر ناقص اور مقصود سے قاصر ہو گی — ملائم طبیعی لے طریق مٹکوہ میں لکھا ہے کہ "الْمُتَشَابِهُ الَّذِي يَحْدُثُ مِنْهُ هُوَ صِفَاتُ اللَّهِ تَعَالَىٰ الَّتِي لَا كِيفِيَّةُ لَهَا وَلَا وَصَافُ الْقِيمَةُ الَّتِي لَا سُبْلٌ إِلَىٰ ادْرَاكُهَا بِالْقِيَاسِ وَلَا سُبْلٌ إِلَىٰ اسْتِعْدَادِهِ فِي النُّفُوسِ" — یعنی جن متشابہات کے اثبات سے سچنے کا حکم ہے وہ صفات باری تعالیٰ یا قیامت کے حالات کا بیان ہے جو قیاس اور استنباط سے دریافت نہیں ہو سکتا اور نہ لوگوں کو اس کا تصور دلانے کی کوئی بیبل ہے" لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ انسان یہ بھی نہیں سمجھ سکتا کہ آیات متشابہات میں وہ اسرار و حقائق لبپور راست عوارہ یا تسلیل کے

ملے۔ انبیاء کی سیرت میں یہ بھی ہے کہ وہ لوگوں سے ان کی عقل و فہم کے مطابق بات کہتے ہیں یعنی ان کی فطری استعداد کو لمحظا کرتے ہوئے ان کو ہر بات سمجھاتے ہیں —

بیان ہوئے ہیں اور الفاظ اپنے حقیقی معنوں میں استعمال نہیں ہوئے مثلاً سورۃ کوئرۃ میں ہول قیامت کا بیان ان لفظوں میں کیا گیا ہے۔ **وَإِذَا لَعِنَتْ رُغْطَلَتْ** یعنی جب کہ عنقریب بیا ہے وہی اذنیں پھریں گی اور ان کی کوئی خبر نہ لے گا۔ بیکار ہول قیامت کی جس کیفیت کو اس تسلیل میں بیان کیا گیا ہے اس کے ادراک سے انسان کی عقل قاصر ہے اور اس کی فتدرت سے سے باہر ہے کہ اس کیفیت کو کسی لفظ یا عبارت کے ذریعے سے پورا پورا ادا کر سکے لیکن یہ کہنا اس کی طاقت سے باہر نہیں ہے، بلکہ یہ بیان اس کیفیت کی تسلیل ہے کہ ایک ادنیٰ چرانے والی قوم جس کی دولت ادنیٰ اور اذنیں کے سوا کچھ نہ ہے، اس کو ہول قیامت کا تصور دلانے کے لئے کوئی اسوب اس سے زیادہ میغز نہیں ہو سکتا۔ بیکار کے عرب اپنی معروف عادات کے سبب اس بات کو ناممکن سمجھتے تھے کہ جب اذنیں بیا ہنے کے قریب ہو اس وقت مالک اس کی نگرانی سے غافل ہو جائے، پس انہوں نے اس وقت کو کیا ہوں گا تصور کیا ہو گا جب کہ ایسی اذنیں کی خبر گیری کا کچھ بھی ہوش باقی نہ رہے گا ۔

یہاں یہاں یہ شہہر پیدا ہوتا ہے کہ اگر تاولیل متابہات کا علم خدا تعالیٰ کے ساتھ مخصوص نہ تھا تو سلف صائع تاولیل گز نہ کو کیوں نا جائز سمجھتے تھے اور جو تاولیل کا ترکب ہوتا تھا اس سے کسی یہے موافذہ کیا جاتا تھا۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے صینع کو ایاتی متابہات پر مزرا دلوائی اور مدینہ منورہ سے ملا دھن کر کے بھرے کو بھجوادیا۔ اور جب امام مالکؓ سے استویٰ و علیٰ العرش کا مطلب پوچھا گیا، تو انہوں نے اس کے سو اکوئی جواب نہیں دیا کہ ”استواد“ کے معنی معلوم ہیں اور اس کی کیفیت مہرول ہے ۔

اس پر ایمان لانا دا جب ہے اور اس سے سوال کرنا بدعت ہے ۔ ”سو اس شہہر کا جواب یہ ہے کہ جس زمانے میں قرآن نازل ہوا اس وقت اہل کتاب تحریف کتب مدرسے کے سبب سے نہایت بدناک ہے۔ وہ اکثر اپنے اغراض فاسدہ کیے تک مدرسے کے معنی لوگوں کو غلط بتاتے تھے اور اس طرح دین میں رخنہ ڈالتے تھے۔ چنانچہ قرآن مجید میں جا بجا ان پر تحریف کا لذام لگایا گیا ہے اور بہت سی صدیوں اس مضمون کی صحیح وغیرہ میں موجود ہیں بلکہ خود اہل کتاب نے تسلیم کیا ہے، کہ بلاشبہ قدیم ہو دی اور عیسائی عالم پائیں کیا بول میں تحریف معنی کے ترکب ہوتے تھے غالباً ہے کہ تحریف سے زیادہ کوئی چیز دین کے حق میں غلط ناک نہیں ہو سکتی۔ اور اہل کتاب اس کی مثال قائم کر کے تھے اور جو نکو مسلمانوں کو بنی اسرائیل سے روایت کرنے کی اجازت تھی اور دلوں میں دین میں عموماً باہمگر متابہت رکھتے تھے اس لیے مسلمانوں کا سب سے زیادہ میں جوں اہل کتاب کے ساتھ تھا لہذا ان میں تحریف کا فتنہ پھیلنے کا قوی احتمال تھا۔ چنانچہ مبلغہ بہت سی بندشوں کے جو شارع نے اسلام میں اسرا دا تحریف کے لیے ہاندھیں ایک یہ تھی کہ آیات متابہات کے معنی میں چنان ہیں کرنے کی مددت کی گئی اور قرآن میں صاف کہہ دیا گیا کہ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَدُّهُمْ فَيَنْهَا عَنْ مَا نَشَاءُ مِنْهُنَّ تُبَغَّأَ الْفِتْنَةُ وَابْتَغَتُهُ تَأْوِيلَهُ اور آنحضرت نے عموماً قرآن کی تفسیر کی نسبت فرمایا کہ مَنْ فَسَرَ الْفَرْمَانِ بِرَايَتِهِ فَلِتَتَبَوَّءَ مَقْعَدَهُ مِنْ لِنَارٍ مُّتَعَمِّدَاً فَلَيُبَتُّهُ مَقْعَدَهُ مِنْ مِنَارٍ

اسی بنا پر سلف صائع متابہات کی تاولیل سے کوئوں دور بھاگتے تھے باوجود یہ کہ وہ تشبہ کے عقیدے سے بالکل غیر متابہت میں تشبہ کا ادنیٰ شاہہر پاتے تھے اس سے مذر کرتے تھے پھر بھی جو آئیں تشبہ پر دلالت کرنی تھیں ان کی تاولیل سے ہمیشہ سکوت کرتے اور ان کے ظاہری معنوں سے ہرگز تجاوز نہ کرتے تھے، اور کہتے تھے کہ ہم آیات متابہات کے ظاہری معنوں پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کے اصلی معنوں کی جو فدا نے مُرَاد رکھی ہے تصدیق کرتے ہیں اور ان کا علم خدا پر چھوڑتے ہیں کیونکہ ان کے سچنے کی ہم کو تکلیف نہیں دی گئی بعینے یہاں تک انتیا طور تھے کہ مثلاً یہاں اوجہ یا استوا کا ترجیح تک دسری

زبان میں نہیں کرتے تھے۔ اگر کسی ایسی آیت کے ترجیح کی ضرورت ہوئی تھی تو انہیں الفاظ کو معینہ ترجیح میں رکھ دیتے تھے جمال کو  
عسری زبان جو زوال قرآن کے وقت حد کمال کو پہنچ چکی تھی، استعارہ و کنایہ اور اقسام مجاز سے مالا مال تھی اور اسی زبان میں قرآن  
نازل ہوتا باوجود اس کے علمائے سلف محسن اس نیت سے کہ دین میں فتنہ پیدا نہ ہو اور اہل اسلام میں مثل اصل کتاب کے تحریکنا کا باب  
مفتوج نہ ہونے پائے، تاویل متشاہدات اور تفصیل بالائے سے اجتناب کرتے تھے اور جہاں تک ممکن ہوتا تھا متشاہدات  
قرآن کے الفاظ کو ان کے حقیقی معنوں پر مقرر رکھتے تھے اور بغیر سخت ضرورت کے ان کو مجازی معنوں یا محوال نہ کرتے تھے اور کسی  
آیت کے تفسیر کے پر جب تک کوئی ردا آیت اس کی موید نہ ہو عموماً مبادرت نہ کرتے تھے۔ حالانکہ تفسیر بالائے سے ممانعت  
ہونے کے یہ معنی نہیں ہیں کہ کسی آیت کے معنی جب تک کہ اس کی تفسیر کسی قول سے ثابت نہ ہو بیان کرنے جائز نہیں ہیں چنانچہ  
امام غزالی اور دیہ محققین نے تصریح کی ہے کہ اگر حدیث مذکور کے یہ معنی ہوں تو انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ابن عباس کے حقیقی  
یہ دعا کرنا کہ الْفُقُوْفَقَهَةُ فِي الدِّيْنِ وَعَلِيَّمَةُ الْمَتَادِيْلَ۔ نعوذ باللہ بے کار بھیرتا ہے باوجود اس کے سلف ماصحیحین ہمہ تک  
ہو سکتا تھا بغیر ردا یت تفسیر قرآن میں دم نہ مالتے تھے تاکہ خبر مصلحت سے شارع نے تفسیر بالائے کی ممانعت فرمائی  
ہے وہ مصلحت فوت نہ ہو اور محییت کا راستہ محدود رہے۔

لیکن یہ مصلحت اسی وقت تک محدود رہ سکتی تھی جب تک کوئی اور اس سے بھی زیادہ ضروری اور مہتمم باشان مصلحت  
پیش نہ آئے جناب پھر ایسا ہی ہوا کہ جو آیتیں بظاہر تبہہ پر دلالت کرنی تھیں جب ان کو اصلی معنی بیان کرنے سے علماء نے نکوت  
کیا اور ان کو غرض حقیقی معنوں پر مقصود رکھا تو ایک طرف تو خود مسلمانوں میں حشویہ اور غلۃ شیعہ عقیدہ تبہہ میں غلوکرنے لئے اور دوسری  
طرف جوں جوں یونانی فلسفے کا راجز زیادہ ہوتا گیا اسی قدر آیات متشاہدات کے معنوں پر زیادہ جوں چڑا ہوئے لئے اور منافقین طرح  
طرح کے شہادت قرآن پر وارد کرنے لئے اب علمائے اسلام کو اس کے سوا کچھ پارہ نہ تھا کہ سلف صادق نے جو مغض از راہ مصلحت  
زبانوں پر مہر لگا کر تھی اس کو توڑ دیا جائے اور جو الفاظ قرآن مجید میں درحقیقت مجاز و استعارہ کے طور پر اطلاق کئے گئے ہیں بقدر ضرورت  
ان کے اصلی معنی صاف بیان کئے جائیں۔ چنانچہ سے پہلے علمائے معتبر نے تاویل متشاہدات کی راہ کھولی۔

آخر کو اسلام میں عموماً یہ قاعدة مسلم ہٹھر گیا کہ جب نقل اور عقل میں تعارض واقع ہو تو عقل کے ایسے معنی لینے چاہئیں جن سے وہ تعارض  
رفع ہو جائے، یعنی جب نص شرعی کے حقیقی معنی دلیل قاطع عقل کے خلاف ہوں تو اس کو اصول عربیت کے موافق مجازی معنوں پر  
محمول کرنا چاہیے اور کسی معنی تاویل کے ہیں۔ یہ اصول علم کلام کی عام کتابوں میں مقصود، مواقف، تفسیر بکیر، در غرر  
تہذیف الفلاسفة اور فصل مقال قاضی ابن رشد وغیرہ میں مفصل بیان کیا گیا ہے۔ اور تجھیں آنندی طرابی نے جو ابھی ایک کتاب  
موسوم بہ جمیسہ یہ ٹکڑے زمانہ عال کے مقابلے میں لکھی ہے اس میں بھی اس اصول کو قاعدة مسلم اہل اسلام فراردیا ہے، بلکہ صحیح موصوف نے  
پہنچ کے تعلیم یا فہرتو جوان مسلمانوں کو جنگزہت حیکی کو حکوم بددیدہ کے خلاف سمجھتے ہیں یہ ہدایت کی ہے، کہ علیہ ہم ان یقنوں امام تقبلہ  
عقول ہو شو مالم تقبلہ ویرفضہ البرہان العقلی القاطع یو جعون فیہ الی التاویل الجامع بین  
النقل والعقل۔ (مجیدیہ، صفحہ ۳۸) یعنی ان کو پاہیئے کہ جس کو ان کی عقل قبول کرے اس پر قاعداً کوئی اور جس بات کو وہ قبول نہ  
کرے اور بڑھان عقلی اس کے منانی ہو تو تاویل کی طرف رجوع کریں جس سے عقول رنگ میں تطبیق ہو جائے۔

اگرچہ ابو الحسن اشتری جو فرقہ اشاعرہ کے امام میں متشاہدات کی تاویل کو جائز نہیں سمجھتے مگر ان کی یہ ممانعت صرف ان راسخ الاعقاد  
مسلمانوں کے لئے مخصوصہ معلوم ہوئی ہے، کوئا ہر قسم کوہ را ۲۰، او شمارہ۔ ۲۰۰۰ کتابہ... کتابہ... کتابہ... کتابہ... کتابہ...

کیا اشعری اور کیا اور اسلامی فرقے سب کو ناگزیر متباہت کی تاویل کرنی پڑتی ہے امام غزالی جو خود بھی اشیٰ المذهب یہی رسالہ المتفرق بین الاسلام والذیقت ہیں لکھتے ہیں کہ "اسلام کا کوئی فرقہ ایسا نہیں جو تاویل کا محتاج نہ ہو اور ربے زیادہ تاویل سے پچھے والے امام احمد بن فضیل" ہیں۔ باوجود اس کے وہ سبے زیادہ بعید تاویلات کرنے پر مجبور ہوتے ہیں اس مقام پر امام ایک آیت بطور مثال کے اس غرض سے لکھتے ہیں تاکہ علوم ہو جائے کہ آیات متباہت کے معنی ابتدا میں کیا سمجھے جاتے تھے اور پھر فتنہ رفتہ علم و حکمت کی ترقی اور زمانے کی ضرورتوں سے ان کے کیا معنی قرار دیئے گئے

آیتہ انحری میں جو جملہ "وَسَعَ كُرْسِيَهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ" آیا ہے اس کی تفسیر میں امام رازی نے جو تجویز کھا ہے اس سے یہ سمجھا جاتا ہے کہ کوئی کو پہلے ایک حیم عظیم جو اسماں دزین پر محیط ہی سمجھا جاتا تھا بعضے اسی کو عرش اور بعضے عرش کو کسی دونوں کو جدا ہدایت سمجھتے تھے، بعضے کوئی کو خدا کے قدم رکھنے کی جگہ کہتے تھے یہاں تک کہ مسلمانوں میں علوم حجیبی نے رواج پایا اور علما کو زمانے کی ضرورتوں نے مجبور کیا کہ مہر سکوت کو تور دیا جائے اور عرش کو کسی دیغیرہ الفاظ سے جو معنی اصل مقصود ہیں وہ صاف صاف بیان کئے جائیں۔ چنانچہ امام رازی نے علمائے شافعیہ میں سے قفال کا یہ قول "آیتہ مذکور کی تفسیر کے متعلق نقل کیا ہے کہ" فَدَالْعَالَى نَعَنْ أَبْنَى ذَاتِ الْمَفَاتِحِ كَمَّا نَعَنْ أَبْنَى الْمَحَاجِنِ" اپنی ذات و صفات کے بیان میں لوگوں سے ایسے الفاظ کے ساتھ خطاب کیا ہے جن کو وہ امراء و سلاطین کے لیے استعمال کرتے ہیں میلاد اس نے کعبہ کو اپنا گھر بتایا ہے اور اس کی زیارت کا حکم دیا ہے

طریق وہ بادشاہوں کے دربار میں عاشر ہوتے ہیں

۱۔ اسی طریق قیامت کے حساب کیا گے موقع پر مانکار اور انہیاں اور شہدا کا حاضر ہونا بیان فرمایا اور

اسی طریق پسند یہ عرش یعنی تخت قرار دیا اور فرمایا کہ "الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوْتَى" پھر اپنے تخت کی نسبت یہ کہا کہ وہ کائنات عَزَّزَ شَكْ عَلَى مَاءٍ اور پھر فرمایا "وَتَرَى الْمَلِكَةَ حَافِنَةَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يَسْبِحُونَ بِحَمْدِهِمْ اور فرمایا "وَيَحْمِلُ عَزَّزَ شَكْ فَوْقَهُ حُكْمُ مَيِّنَتْهَا" اور کہا "اللَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ مَنْ يَحْوِلُهُ اور اپنے لیے کوئی قرار دی اور فرمایا "وَسَعَ كُرْسِيَهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ" اس کے بعد امام رازی کہتے ہیں اذ اس عرض معدہ افندی فنقول کل ماجاء من لَا الفاظ الموھة التشییہ فِي الْعَرْشِ وَالْكُرْسِيِّ فَقَدْ دَرَدَ مِثْلَهَا بَلْ أَقْوَى مِنْهَا فِي الْكَعْبَةِ وَالصَّوَافِ" ولما کلوا فقنا هہنا عَلَى أَنَّ الْمَقصُودَ تعریف عظمتَ اللَّهِ وَكَبِيرُ مَا سَمِعَ الْفَطَّحَ بِانَهِ مُنْزَلٌ عَنِ الْكَعْبَةِ نَكِدَ الْكَلَامُ فِي الْعَرْشِ وَالْكَرْسِيِّ یعنی جب تم قفال کا قول سُنْ پچھے تواب میں کہتا ہوں کہ جتنے الفاظ موبہم تشبیہ عرش کوئی کے متعلق واقع ہوتے ہیں ویسے ہی بلکہ ان سے زیادہ موبہم تشبیہ کعبہ اور طواف کے متعلق آئے ہیں۔ پس جب ہم نے یہاں اتفاق کریا کہ الفاظ سے محض جدا کی عظمت و بحریاتی کا تصور دلانا ہے اور فدا کی نسبت تین ہے کہ وہ کعبے میں ہونے سے پاک ہے، تو ہم کو ایسا ہی عرش کوئی کی نسبت سمجھا چاہیے

لیکن چونکہ اس زمانے کی علمی تحقیقات نہیات محدود تھی اس لئے بہت سے شہہرات جو اس زمانے میں قرآن کی نسبت پیدا ہو سکتے ہیں، اس زمانے میں اُن کا خطرہ بھی کسی کے دل میں نہیں گزرتا تھا اور اس وجہ سے بہت سی آیات متباہت بود حقیقت تاویل طلب تھیں اُن کی تاویل کرنے کی ہدروت علمائے سلف کو محسوس نہیں ہوئی، مثلاً جب تک یونانی فلسفہ اسلام میں نہیں پہلا اور الفاظ قرآنی میں شک اور وسو سے نے را نہیں پائی توگ اُن آیتوں کے الفاظ کو جن سے زمین کا مثل فرش کے پچھا ہوا ہونا مفہوم ہوتا ہے اُن کے حقیقی معنوں پر مgomول کرتے تھے

اور اب تک بھی ان ملکوں کے بعض علماء جہاں کسی زمانے میں یونانی فلسفے کا دراج نہیں ہوا زمین کو مثل فرش کے کچھا ہو سکتے ہیں۔ جب علم حکمت کا مسلمانوں میں رواج ہوا اور دلائل قاطعے سے زمین کی کردیت ثابت ہو گئی تو علمائے مسلمین کو تصریح کر لیا ہے کہ قرآن میں جو زمین کی نسبت الفاظ فرض شنخا اور دھاہا اور صلھا اطلاق کئے گئے ہیں وہ اپنے حقیقی عزو پر بھول نہیں ہیں لیکن چونکہ اس وقت زمین کی حکمت کا مسئلہ سائنس کے درجے تک نہیں پہنچا تھا اس لئے قرآن کے بعض الفاظ جو بظاہر زمین کے ساکن ہونے پر دلالت کرتے ہیں ان کی کچھ تاویل نہیں کی گئی، یا مثلاً جن آیتوں سے مینہ کا آسمان سے بہنا کہا جاتا ہے جب تک قرآن کے الفاظ میں کسی نے چوں وچرا نہیں کی، لوگ ان آیتوں کو ان کے حقیقی معنوں پر بھول کرتے تھے، مگر جب دلائل سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ مینہ در جمل آسمان سے نہیں بہت ا تو لفظ مسمی عوچو قرآن میں وارد ہوا ہے اس سے مجازی معنی لعنی جانب فوق مزادی گئی ہے چونکہ اس وقت یقینت نہیں ہوا تھا کہ آسمان در حقیقت کوئی جسم مھیط عالم مثل کوکل گنبد کے جیسا کہ بظاہر لفظ آتا ہے نہیں ہے بلکہ تمام ثوابت اور نتایج فضائی بیطی بکھرے ہوتے اور ایک بعید کرشمہ قدرت جو کہ نام جاواز بیتہ لعنی کشش ہے اپنی اپنی بحکماً ہیں اس تیسے جو الفاظ کہ آسمان کے کو موجود یا جسم ہوتے پر بظاہر دلالت کرتے تھے ان کی کچھ تاویل نہیں کی گئی۔

اسی سبب سے قرآن مجید کی بہت سی آیتیں اور بہت سے الفاظ ایسے باقی رہ گئے جن میں در حقیقت تاویل کی ضرورت مخفی مگر چونکہ وہ ضرورت کسی کو محسوس نہیں ہوتی اس لیے ان کی تاویل کرنے کا کسی کو خیال نہیں آیا۔

اور معتزلہ حنیفوں نے ملاحدہ اور دیگر مخالفین سلام کے مقابلے میں سب سے پہلے تاویل متشابہات کی ضرورت کو محسوس کیا تھا اور ان کو عند الفضورت واجب سمجھتے تھے جوں جوں اشاعرہ کے مذہب کو تلقی ہوئی گئی اسی تدریج وہ اون کا مذہب اور ان کے اصول اور ان کی تصنیفات ناپید ہوتی گئیں۔ اکثر بادشاہوں نے جبراً اشعری مذہب کو رواج دیا اور مرتضیہ کے اصول کا استعمال کیا، یہاں تک کہ رفتہ رفتہ دنیا سے بعدم ہو گئی تھی وجہ ہے کہ آج نام اسلامی دنیا میں زیادہ راشاعرہ کی تفسیریں پائی جاتی ہیں جن میں بغیر سنت ضرورت کے متشابہات کی تاویل میں کسی نے دم نہیں مارا اور جس قدر تاویلات ان تفسیریں میں منقول ہیں ان کا ماخذ زیادہ تر ہی معتزلہ کی تفاسیر ہیں جو ایک آدھ کے سواب بالکل مفقود ہیں، صرف ان کے احوال جستہ اشاعرہ کی تفسیریں میں پائے جاتے تھے ہیں، چنانچہ قفال جن کا قول کریں کی تفسیریں امام رازی نے نقل کیا ہے وہی تفاسیر میں شمار کرنا گئے ہیں۔

اگرچہ امام ابوالأن اشعری سے جیسا کہ علامہ شہرستانی نے ملک و محل میں لکھا ہے ایک قول یہ بھی منقول ہے کہ عند الفضورت تاویل کرنی جائز ہے اور اسی بناء پر اشاعرہ بھی مثل دیگر فرقوں کے جہاں نقل و عقل میں تعارض واقع ہوتا ایں کو جائز سمجھتے ہیں لیکن جہاں تک دیکھا جاتا ہے وہ متشابہات کی تاویل پر حقیقت المقدور بر جراحت نہیں کرتے۔ شاہ ولی اللہ صاحب ججۃ اللہ بالغہ میں لکھتے ہیں، من اصول الدین ترک الخوض بالعقل فی المتشابہات مِنَ الْكِتَابِ السُّدُنَتَ۔ اس کے بعد فرماتے ہیں،

لہ شیخ حسین آفندی نے رسالہ مجیدی میں اپنے زمانے کے ایک تشریعی عالم کا یہ قول لکھا ہے کہ دین اسلام میں امر بحکم و وجہ پر اعتقاد کرنا جائز نہیں کیونکہ اس سے زمین کی کردیت کا اعتقاد کرنا لازم آتا ہے تھے قسم اسلامی عقیدے کے خلاف ہے، شیخ اتنی نسبت لکھتے ہیں کہ اس ندانے کے اپنی جہالت سے مسلمانوں کو اس بات پر مجبور کیا ہے کہ ایک محسوس چیز کا انکار کر دیں اور اپنے دین کو لوگوں کی لظیل مضمکہ بنائیں۔

ومن ذلك المتشابهات) امور كثيرة لا يداريء امر ياء حقيقة الكلام واقرب مجازاً اليها و ذلك فيما يجمع عليه الامته لوقوعه في الشبهة. يعني القرآن اور حدیث میں از قبیل متشابهات بہت سے بیانات ہیں جن کی نسبت نہیں معلوم کر اُن کے حقیقی معنی مقصود ہیں۔ ایسے مجازی معنی جو حقیقت سے قریب تر ہوں۔ اور یہ تردی اُن بیانات میں ہے جن کی نسبت اجماع اُمّت سے فیصلہ نہیں ہوا اور اشتباہ رفع نہیں ہوا۔

شاہ صاحبؒ کے اس قول سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اُن کے نزدیک قرآن مجید میں بہت سے مقامات ایسے باقی ہیں جن میں حقیقی اور مجازی دونوں معنوں کا حوالہ ہے اور باوجود یہ سعدی الفسیر میں نہایت مبسوط تھی جاچی ہیں مگر آج تک کسی مفسر نے اس بات کا فیصلہ نہیں کیا کہ اُن مقامات پر جو الفاظ حقیقی اور مجازی دونوں کو تخلی میں اُنکے واقعیت حقیقی معنی مقصود ہیں یا مجازی۔

قطع لظاہ معقّاد کلام کے جو شاہ صاحبؒ نے متشابهات کے باب میں لکھا ہے۔ تفسیر کمیر اور جعیۃ الشاہ البالغہ کے دیگر حوالوں سے جو ہم ہلے دے چکے ہیں صاف پایا جاتا ہے کہ فدا کا کلام جو کافہ امام کی ہدایت کے لئے نازل ہوتا ہے اس کا اطراف بیان ایسا ہو نہ پاہتے کہ ہر طبقے اور ہر درجے اور ہر زمانے کے لوگ اپنی اپنی سمجھ اور اپنی اپنی معلومات کے موافق اُس سے ہدایت پا سکیں جب انسان کی معلومات نہ ہے محدود اور اُس کی کمی مغض اپنے ای مالیت میں ہو اُس وقت بھی اُس کی تعلیم سے دہی نتیجہ حاصل ہو جو علم انسانی کے منتها ترقی پر پہنچنے کے وقت حاصل ہو۔ ورنہ اُس کی نسبت یہ کہنا صحیح نہ ہو گا کہ وہ کافہ امام کی ہدایت کے لئے نازل ہوا ہے اور اُس تقریر پر امکان سے فارج ہے کہ جب ہم انسان میں ملکی ترقی کی قابلیت باقی ہے کلام الہی کی تفسیر سے بالکل مستغنى ہو جائے کیونکہ جس قدر انسان پر حقالق موجوداً زیادہ منکشف اوتے جائیں گے اُسی قدر کلام الہی کے معنوں سے زیادہ پڑے مرفق ہوں گے۔

علام ابن الحاج اپنی مشہور کتاب "مذکور" میں لکھتے ہیں: قال عليه الصَّلواتُ وَ السَّلَامُ فِي الْقُرْآنِ لَا تَنْقُضُ بِعْدَهُ  
وَلَا يَخَافُ عَلَى كُثْرَةِ الرَّدِّ فَعِجَابُ الْقُرْآنِ لَا تَنْقُضُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ فَكُلُّ قُرْآنٍ لَا بَدْلَهُ إِنْ يَأْخُذُ مِنْهُ  
فَوَاثِدَ حِمَةَ خَصَّتِهِ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا وَضَعَهَا إِلَيْهِ بِرَكَةَ هَذَا الْأَمْمَتْ مُسْتَمِّرٌ إِلَى يَوْمِ السَّاعَةِ —  
یعنی آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کے باب میں فرمایا ہے کہ "اُس کے عجائب یعنی واقعی و اسرار جو اس میں ضمیر ہیں ختم نہ ہوئے  
اور وہ باوجود بار بار دُھرائے کے پڑا نہ ہو گا" اُپس قرآن کے عجائب قیامت تک ختم ہونے والے نہیں ہیں۔ اور اس لئے ہر زمانے  
کے لوگوں کو چاہیے کہ اُس سے فوائد کشیو جو اُن کے حضت میں آئے ہیں حاصل کریں تاکہ اس اُمّت کی برکت روز قیامت تک باری  
رہے۔ اُس کے بعد علام موصوف لکھتے ہیں: قال عليه الصَّلواتُ وَ السَّلَامُ مُثُلُ الْمُتَّقِيِّ كَمِثْلِ الْمُطْعَنِ لَا  
يُدْرِي أَقْلَهُ خَيْرًا مُّتَّخِرًا، يَعْنِي فِي الْبَرَكَةِ وَالْخَيْرِ وَالدُّسُوْرِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَبِتَّيَّنِ الْحُكْمَ.  
یعنی آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری اُمّت کی شان باش کیسی ہے جس کا نہیں معلوم اُول ہتھ ہے یا آخر" یعنی برکت اور  
خیر میں لوگوں کو فدا کی طرف بُلائے میں اور احکام الہی کے بیان کرنے میں۔

دونوں مذکورہ بالامنه ثنوں سے جو علامہ ابن الحاج نے نقل کی ہیں صاف ظاہر ہے کہ قرآن کے عجائب اور واقعیت ہمیشہ  
وَقَاتُقَّا انسان پر ظاہر ہوتے رہیں گے اور جس طرح اُمّت کے اُول قرون میں قرآن کے بہت سے واقعی و اسرار حقیقت پر ظاہر  
ہوتے ہیں اسی طرح اس کے اخیر قرون میں بہت سے واقعی و اسرار دنیا پر نکشف ہوں گے — جعیۃ الاسلام امام غزالی اس بات میں لکھتے ہیں کہ  
من معانی د قیقد من اسی الرقان یخطر علی قلب المتجددین للذکر والفکر مخلو عنها الا... یعنی قرآن ایسے ہے کہ واقعی و اسرار اس  
تفسیر کی کم اپنی طالی ہوتی ہیں اور بڑے تر مفسر کو انکی خبر نہیں ہوتی ان لوگوں پر لمحتے ہیں جو ہمہ ان قرآن کے ذکر اور نکر میں موجود ہاتھ میں (جلیل القرآن)

# مُحکم اور مُمتشابہ اور آیاتِ صفات

## (مُمتشابہ آیات کی علمی تشریح)

پروفیسر لطفی اپنے علمی مقالے میں لکھتے ہیں۔

علم الاصول میں مُحکم اور مُمتشابہ کا لفظ یادہ تر اسی خاص اصطلاح کے لئے مستعمل ہے، دوسری اصطلاح جس کو عام کہا گیا ہے یہ ہے کہ مُحکم ہر وہ آیت ہے جو اپنے مدلول میں اتنی واضح اور صریح ہو جس کے لئے کسی تفسیر اور تاویل کی ضرورت نہ پیش آتے اور جس کے مفہوم اور مدلول کے سمجھنے میں عربی زبان کے ماہر کو کسی طرح کا تردید اور تندیب نہ ہو۔

اس موقع پر حضرت شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں، کہ آیات کے مفہوم اور مدلول سمجھنے کا معاشرہ عربی زبان دانی اور مہارت تامہرے نہ کر نکتہ سنجی اور قیاس آرائی کیونکہ بعض حضرات اپنی بے محل موشکاں فیوں اور بے ضرورت قیاس آرائیوں کی وجہ سے مُحکم کو مُمتشابہ اور آسان کو مشکل اور صاف اور واضح بات کو بھی بنا دیتے ہیں جس سے قریب الغنیم طلب بعد از فہم معلوم ہونے لگتے ہیں۔

مُمتشابہ ہر وہ آیت ہے جو اپنے مدلول اور معنی کے لئے محتاج بیان ہو، کیونکہ اس میں بیک وقت ایک سے زائد معنی سمجھے جاسکتے ہیں اور ظاہر ہر ہیں ایسا کوئی قرینة نہیں ہوتا جس سے کسی ایک معنی کے حق میں قطعی فیصلہ کیا جا سکتا ہو۔

مُمتشابہ میں اس قسم کے احتمالات مختلف اسباب کی بناء پر پیدا ہو سکتے ہیں جیسا کہ شاہ ولی اللہ کی کتاب "الفوز الجیز"

احتمالات اور ان کے اسباب کو بطور نمونہ ذیل میں کیش کیا جاتا ہے۔

(۱) یہ اشتباہ اس وقت بھی ہوتا ہے جب کلام میں کوئی ایسا لفظ استعمال کیا گیا ہو جس کے ابکے زائد معنی پاتے جائیں اور تمام معانی کی حیثیت مساوی ہو جیسے قرآن کی آیت "ا و لَ مَسْتَمِنَ النَّسَاءَ" میں لفظ لاشتم کے معنی چھوٹے کے بھی ہیں جیسے کہ اس کے معنے ہبستری کے بھی میں ایسی صورت میں جب تک کوئی ایسا قرینة یا توجیہ نہ کی جائے گی جس سے ایک معنی کو متعین کیا جاسکے اس وقت تک اس آیت کا واضح مفہوم سمجھ میں نہیں آسکتا۔

(۲) کبھی اشتباہ اس وجہ سے بھی ہوتا ہے کہ جملہ میں کوئی ایسا لفظ استعمال کیا گیا ہو جس کا عطف مختلف کلمات پر ہو سکتا ہو اس وقت کسی ایسے قرینة کی ضرورت ہو گی جس سے معلوم ہو سکے کہ دونوں کلمات میں سے کس کلمہ پر عطف مراد ہے۔ جیسے قرآن کی آیت "وَ امسحُوا بِرُوْسَكْمٍ وَ ارْجُلَكُمْ" میں لفظ آرجل کا عطف رُوس پر بھی کیا جا سکتا ہے اور اس صورت میں آرجل مجرور ہو گا، اور اس کا تعلق امسحو اسکل سے ہو گا اور پاؤں کا مسح کرنا فرض ہو گا، شیعہ کے زدیک یہ صحیح ہے۔

اس کے بخلاف آرجل کا عطف آریکم اور وجہ بھم پر بھی ہو سکتا ہے۔ اور اس وقت یہ متصوب ہو کر غسلو اغسل کا فعل ہو گا اور پاؤں کا رہنا فرض قرار پائے گا، چنانچہ علمائے امت نے یہاں معتقد قرآن سے واضح کیا ہے کہ آیت میں یہی آخری شیت مراد ہے۔ اور شیعہ کا استدلال کمزور ہے۔

(۳۴) جملہ میں کسی جگہ ضمیر کا استعمال اس طرح ہو کہ اس سے قبل دو اہم ذکر کئے گئے ہوں اور دونوں اس نام پر کام بارچ بنا کئے ہوں تا و قیکہ اس کی وضاحت نہ کی جائے کہ ضمیر کس اہم سے متعلق ہے۔ جملہ کا مفہوم اور ایسٹ کا مدلول واضح نہیں ہو سکتا۔ جیسے: اُن الائیز امرف اُن لعن فَلَدَنَا لَعْنَهُ اللَّهُ (مبحّہ امیر نے حکم دیا کہ میں فلاں آدمی پر لعنت کروں، اللہ اس پر لعنت کرے، لعنة میں کا ضمیر کام بارچ اُمیر بھی ہو سکتا ہے اور فلاں بھی تا و قیکہ اس کی وضاحت کسی قرینہ سے نہ ہو کہ کہنے والے کی مراد اس ضمیر سے کون ہے امیر یا فلاں؟ اشتباہ اور احتمال قائم رہے گا۔

(۳) اشتباه اس وجہ سے بھی ہو سکتا ہے کہ آیت میں کوئی فقرہ استعمال کیا گیا ہو جس میں اس فقرہ اور حکم کی مستقل یقینیت بھی قرار دی جاتی ہے کہ اس کو جملہ متألفہ کہا اور اس امر کا بھی احتمال ہے کہ اس کا عطف اپنے مقابل پر کیا جائے۔ دونوں صورتوں میں آیت کے معنی مختلف ہوں گے۔ مثلاً قرآن کی آیت "لَا يَعْلَمُ تَوْيِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسْخُونَ فِي الْعِلْمِ" میں یہ بھی احتمال ہے کہ "وَالرَّاسْخُونَ فِي الْعِلْمِ" کا عطف "اللَّهُ" پر ہو۔ جو ماقبل میں مذکور ہے، اس صورت میں آیت کے معنے ہوں گے کہ اس کی تاویل اللہ تعالیٰ جانا ہے اور وہ لوگ جاننے میں جو علم میں ہمارت رکھتے ہیں اور یہ بھی احتمال ہے کہ "وَالرَّاسْخُونَ فِي الْعِلْمِ" جملہ متألفہ ہو، جیسا کہ اور پر ذکر کیا گیا ہے تو پھر یہ ایک علیحدہ مستقل کلام قرار پائے گا اور آیت کا مفہوم ہو گا کہ "اس کی تاویل بجز خدا کے دوسرے کوئی نہیں جانا، اور راسخون فِي الْعِلْمِ" کو بھتے ہیں کہ ہمارا اس پر ایمان ہے جو بھی خدا کے نزدیک اس کا مفہوم ہے۔ محققین کے نزدیک پہلا قول زیادہ صحیح ہے۔

غرض کے اصطلاح عام کی روئے متنابہ اس ایت کو کہا جائے گا جو ان احوالات کی وجہ سے تشریح اور توضیح کی محتاج ہوا وجب تکمیل کی تشریح نہ کی جائے اس کا مفہوم واضح نہ ہو ۔۔۔ مفسرین کے نزدیک حکم اور متنابہ کے الفاظ سے یہی دوسری اصطلاح مراد ہوتی ہے "بھے عام" کہا گیا ہے اس عام اصطلاح کی بناء پر مبنی، عام اور مطلق تمام ایکیں متنابہ قرار پاتی ہیں کیونکہ عام میں تھیں کی جماش ہے، مطلق میں تھیں کی اور مبنی میں تفصیل کی ۔۔۔

اشتباه کی مندرجہ بالا صورتوں میں سے بیشتر صورتیں ایسی ہیں جن میں بیان کے ذریعہ اسیت کے لشاہر کو رفع کر دیا گیا ہے۔ مثلاً مطلق میں جو اشتباه ہوتا ہے، تقدیم کے آنے کے بعد وہ لشاہر زائل ہو جاتا ہے۔ اسی طرح محمل کے لشاہر کو بیان اور تشریح سے رفع کر دیا جاتا ہے اور اس قسم کے لشاہر کا کسی کلام میں پایا جانا اس کلام کی افادیت اور معنویت پر کسی اعتبار سے بھی اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ بلکہ بلا غلط کے اعتبار کلام کے بلطفہ ہونے کا ثبوت ہے — قرآن حکیم میں جو متشابہ آیات ہیں، یا جن آیات کو متشابہ قرار دیا جاتا ہے ان کی دو قسمیں ہیں ۱) ایک قسم ان آیات کی ہے جن کا تعلق احکامی آیتوں سے ہے۔ اس قسم کی تمام متشابہ آیتوں کی وضاحت کردی گئی ہے، یعنی ان کو لشاہر کو تعین مراوہ کے ذریعہ رفع کر دیا گیا ہے۔ عققین علماء ایسی، یہ آیات میں انخروہ فکر کرتے ہیں اور ان آیتوں کے لشاہر کے رفع کرنے کے لئے دلائل اور قرآن کی جستجو کرتے ہیں، یہ ضرور ہے کہ بھی کبھی اس جستجو میں علماء کے درمیان نظریات میں اختلاف ہوتا ہے اور کبھی تمام علماء ناتائج و نظریات پر یا ہم متفرقے بھی ہو جاتے ہیں —

تیکن مزاد کی اس جستجو اور طلب کو اصطلاح میں "رد المتشابه الْمُحْكَم" سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اسی کو علامہ راغب اصفہانی نے "من وحی ملکم من وجہ متشابه" سے تعبیر کیا ہے (۲) دوسری قسم ان متشابه آیات کی ہے جن کا تعلق احکامی آیات اور قوانین شرع ہے نہیں ہے، بلکہ صفات باری تعالیٰ سے ہے، جیسا کہ مندرجہ ذیل آیات ہیں۔ "الرَّحْمَنُ عَلَى الْعِرْشِ اسْتَوَ" "إِنَّمَا تَولُوا فِتْمَةَ وَجْهِ اللَّهِ" "كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ" "يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِ" "وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٍ بِيَمِينِهِ" "وَيَبْقَى وَجْهُهُ رَبِّكَ ذُولَجَلْلٍ وَالْأَكْرَامُ" "يَوْمٌ يُكَشَّفُ عَنِ سَافِتٍ" وغیرہ۔

مذکورہ بالآیتیں اور اس قسم کی دوسری آیتیں جو بظاہر اللہ تعالیٰ کی تشرییہ کے خلاف معاجم ہوتی ہیں اور جن میں اللہ تعالیٰ کے لئے وہ چیزوں ثابت کی گئی ہیں جو مخلوقات کے لئے ثابت ہیں، جن سے خدا کا جنم اور نکنات سے ہونے کا شہر ہوتا ہے۔ ان تمام آیتوں کو علامہ راغبؒ نے "مطلاقاً متشابہ" آیات میں شمار کیا ہے —

ان آیتوں میں بندوں سے کسی قسم کے عمل کا مطابق نہیں کیا گیا ہے، اس لئے بعض صحابہ اور تابعینؒ ایسی آیتوں میں توقف کرتے ہیں اور ایسی آیات کے معانی اور مراد کو بظاہر کرنے کے بجائے ان کے مفہوم اور معانی کو اللہ کے حوالے کرتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ تم ان آیتوں پر کیفیت اور حقیقت کے جانے کے لیے ایمان لاتے ہیں جیسا کہ امام مالکؓ سے آیت (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعِرْضِ أَمْتَوْيٌ) میں استوار کی کیفیت کے متعلق پوچھا گیا تو جواب میں آپ نے فرمایا کہ "استوار" معلوم ہے اور اس کی کیفیت مہم ہے۔ اس پر ایک لفاظ ادج ہے اور اس میں غور و خوص کرنا منسوب ہے —

لیکن جب یونانی فلسفہ کے اثر سے ذہنوں میں انتشار پیدا ہونے لگا اور صحابہؒ اور تابعینؒ کا یہ سادہ طریقہ متأثرہ ذہنوں مکون نہ کر سکا اور قرآن حکیم کی اس قسم کی آیتیں کجھ و دماغوں کے لئے مزید تشویش کا باعث بن گئیں جن آیات کے استعمال سے بظاہر اللہ تعالیٰ کے لئے جمیت جہت اور مکانیت ثابت ہوئے کا شہر پیدا ہوتا ہے اور جن کی وجہ سے شہر اور جگہ دو گروہ پیدا ہو گئے، تو علمائے متاخرین نے تفہص و تلاش کے بعد میوارات کلام اور استعمالات عرب کے مطابق ایسی آیات کی اس طرح توجیہیں کیں جن سے ان شکوک و مشکلات کا ازالہ ہو جائے، چنانچہ امام اشعری، امام غزالی اور دوسرے عالمگیرین نے ان آیات پر اور ان کی تاویلات و توجیہات پر سیرہ حاصل سمجھیں کی ہیں، ان کی بحثوں کی تفہیص دو طریقہ پر کی جا سکتی ہے —

پہلا طریقہ "استوار" ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے الفاظ یہ وجہ کشف ساق اور استواری اپنے حقیقی اور ضعی مفہوم کے اعتبار سے استعمال نہیں کئے گئے ہیں بلکہ ان الفاظ سے ان کے مجازی معنی مژاد ہیں۔ نہ کہ ضعی حقیقی معنی —

لفظ یہ قدرت کے معنے کے لئے، لفظ وجہ ذات کے مفہوم کے لئے، استوار، غلبہ اور اقتدار کے مفہوم کے لئے اور کشف ساق شدت کے لئے استعارہ استعمال کئے گئے ہیں۔ امام رازیؓ کے زدیک دوسرा طریقہ یہ ہے کہ اس قسم کے تمام الفاظ کا استعمال خدا کی نسبت، غایات کے اعتبار سے ہے نہ کہ مبادی کے اعتبار سے۔ ہر لفظ کا ایک مبدأ ہوتا ہے اور اس کی ایک غایت ہوتی ہے۔ جیسے لفظ یہ کامبدا، ایک جمائی عضو ہے جو گوشت و پورست سے بنتا ہے۔ اس کی غایت بقہضہ و قدرت ہے۔ خدا کی نسبت لفظ یہ کا اطلاق غایت کے اعتبار سے ہے۔ مبدأ کے اعتبار سے نہیں۔ اسی طریقہ وجہ وغیرہ الفاظ میں خدا کی نظر ان کی نسبت سے مژادان کی غایت ہوں گی نہ کہ ان کے مبدأ مژاد ہوں گے۔ اور یہ قاعدہ ہے کہ ان ہی الفاظ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، بلکہ جتنے الفاظ بھی اللہ تعالیٰ کے حق میں بولے جاتے ہیں سب میں یہی اصول جاری ہو گا۔ جیسے اشیا، سمع، بصر، علم وغیرہ الفاظ میں جل کا مبدأ ذہنی صورت ہے اور اس کی غایت اکٹھاف ہے۔ اللہ کے لئے جب اس لفظ کو بولا جائے گا تو اس سے علم کی غایت یعنی اکٹھاف مژاد ہو گا —

جہاں تک متشابہات کی مذکورہ بالا قسم اول کا تعلق ہے یعنی ایسی متشابہ آیات جن کا تعلق احکام اور قوانین شرع سے ہے اور جن کو علامہ راغبؒ نے "من و مجھ کم من و مجھ شابہ" لکھا ہے۔ ان کے مفہوم و مژاد کی بابت غور و فکر کرنا اور ان کی تاویل تعین مژاد کے لئے فکر و نظر کے باب میں سلف سے فلسفتک سب کااتفاق ہے۔ ان میں غور و فکر کرنا جائز ہی نہیں بلکہ ضروری ہے، یعنی کہ ان

لہلہت اس غور و فکر کے لئے اہمیت شرط ہے، کیونکہ کسی بھی فن میں نا اصل کی رائے مردود ہوتی ہے۔

ان آیات میں بندوں سے عمل کا مطالبہ کیا گیا ہے جو بغیر واضح علم نہیں ہے اس لئے ان آیات کے واضح معانی اور معنی مفہوم کا علم ممکن نہیں ضروری ہو جاتا ہے اور درحقیقت تفسیر و تاویل کا اصل میدان ہی یہ ہے اور اس قسم کی آیات متشابہات کی تنزیل میں بہت سی حکیمین مخفی ہیں جن میں سے چند حکیمیں درج کی جاتی ہیں : —

(۱) ایک حکمت یہ ہے کہ علماء محققین کے لئے غور و فکر کی دعوت کا موجب ہے جس سے قرآن حکیم کے بہت سے مخفی اسرار کا پتہ چلتا ہے — (۲) ایک حکمت یہ ہے کہ اس قسم کی آیات سے انسانوں کی فہم اور ان کے علمی مرتباوں کا فرق ظاہر ہوتا ہے۔ ورنہ اگر تم قرآن حکیم صرف مکمل آیات سے بھرا ہوتا جن ہیں غور و فکھا اور بیان و تشریح کی ضرورت پیش نہیں آتی تو اس کے سمجھنے میں تمام لوگوں کا درجہ مساوی ہوتا اور اس علم کے علم و فہم اور ان کے ادراک کے درجات کا پتہ نہ چلتا — (۳) ایک حکمت یہ ہے کہ متشابہات کا بیان کرنا معانی اور مدار کی گہرائی تک پہنچنے کے لئے مزید مشقت اور دقت نظر کا باعث ہوتا ہے۔ اور یعنی مشقت اور محنت و کاؤش زیادہ ہو گی اتنا ہی ثواب بھی زیادہ ملے گا — (۴) ایک حکمت یہ ہے کہ قرآن میں متشابہ آیتوں کی وجہ سے ان کی تاویل کے طریقوں کا علم، ایک ایت کو دوسری ایت پر ترجیح دینے کا اصول معلوم کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے اور یعنی زبان دانی قواعد صرف و نحو، علم بیان، علم اصول تفسیر و فقہ وغیرہ علوم مسائل کرنے پر موقوف ہے۔ اگر متشابہ آیات نہ ہوتیں تو نہ کوہہ بالا علم کے مسائل کرنے کی طرف ہماری توجہ نہ ہوتی یہ آیات متشابہات ہی کی برکت ہے کہ لوگ ان علوم کو سیکھتے ہیں اور فائدہ کشیرہ مسائل کرتے ہیں —

متشابہات کی دوسری قسم یعنی قرآن کی وہ آیات جن کا تعلق احکام و قوانین نہیں اور جو بندوں سے کسی عمل کا مطالبہ نہیں کرتیں مثلاً وہ آیات جن میں صفات الہی کا ذکر ہے اور جو بظاہر الشہزادہ، کی تنزیہ پر شان کے خلاف معلوم ہوتی ہیں اور ان کے علاوہ قرآنی سورتوں کے بیشتر ابتدائی کلمات جن کو فوایخ سورا اور تردد مقطعات کہا جاتا ہے اور علامہ راغب اصبهانیؒ کے الفاظ میں مطلق متشابہ میں شامل ہیں، اس قسم کے بارے میں علماء کے درمیان یہ اختلاف رائے ہے کہ آیا قرآن کی ایسی متشابہ آیات کے معنی و مدلول پر آگئی ممکن ہے اور کیا ان کے معنی و مدار کی تفسیر و تاویل کے لئے بندوں جہد اور غور و فکر کرنے کا دروازہ کھلا ہوا ہے، یا ان کا علم اللہ تعالیٰ کے بوا کسی کو نہیں اور ان کی تفسیر و تاویل کے لئے سی دستجوہ کرنے کا دروازہ بندوں کے لئے بند ہے —

یہ اختلاف درصلیتی تجھے قرآن حکیم کی مندرجہ آیات "والرا سخون فی العلو" کے سمجھنے کے بارے میں اختلاف کا..... یونکہ اس بدلہ میں علماء کے دو سکن ہیں : —

(الف) "والرا سخون فی العلو" میں واؤ عاطف ہے اور یہ مغلوب معطوف ہے اور اس کا عطف اپنے ماقبل لفظ پر الشہزادہ گویا اللہ کا لفظ معطوف علیہ ہے، اس صورت میں "الرا سخون فی العلو" اپنے ماقبل لا یعلو فعل کا فاعل ہو گا اور یعنی ہوں گے کہ "متشابہ کے مفہوم اور تاویل کو اللہ تعالیٰ اور ہماری علم کے علاوہ کوئی نہیں جانا" —

(ب) ایت "و الرا سخون فی العلو" میں واؤ عاطف نہیں، اسی نافی ہے۔ اور یہ پورا کلمہ مبتدا ہے اور اس کے بعد میں بوجویں نہ کوہہ ہے، وہ اس کی جز ہے۔ اس صورت میں معنی یہ نہیں گے کہ متشابہ کے مفہوم اور مدار کوں اللہ تعالیٰ جانا ہے، اور ہماریہن علم اس قسم کی آیات پر ایمان رکھتے ہیں کہ جو بھی ان کی مدار اور مفہوم عند اللہ ہو وہ حق اور درست ہے —

پیلے خیال و اعلما، کا جن میں مشور مفسر مجاهد اور امام نوویؒ بھی شامل ہیں، ان کا قول یہ ہے کہ متشابہ کی دوسری قسم کے مفہوم و مدار پر آگاہ ہونا ممکن ہے اور ان آیات کی تفسیر و تاویل کے لئے سی دستجوہ کا دروازہ کھلا ہوا ہے اور اس کے لئے راسخین علم کو دعوت دی گئی ہے کہ وہ اس کے معانی میں غور و فکر کریں، یعنی کہیر بات قیاس اور فہم سے بعد ہے کہ اللہ تعالیٰ ایسے بندوں سے ایسے الفاظ و کلامے

سے خطاب کرے، جن کو بندوں میں کے کوئی جان ہی نہ کوئی محققین کے نزدیک راجح قول ہی ہے —  
 دوسرے خیال والے علماء جن میں بعض صحابہ اور تابعین شامل ہیں، ان کی رائے یہ ہے کہ متشابہات کی مذکورہ دوسری قسم کے مفہوم اور معانی کا علم بولائے اللہ تعالیٰ کے اور کسی کو ماحصل نہیں۔ اور ان کی تفسیر و تاویل میں بد و جہد کرنا انسان کو فتنہ میں مُبتلا کرنے کا سبب ہے اس لئے ان آیات میں یہ ایمان رکھنا چاہیئے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ آیات ہیں اور جو بھی ان کا مفہوم عند الشریعہ ہے۔ ہمارا سب سے ایمان و لقین ہے۔ اگر سلفیہ اور اہل حدیث کا یہی مسکن ہے لیکن ان کی بعض توجیہات سے خدا تعالیٰ کی تہیم ثابت ہو جاتی ہے اس لئے ان کو ایسے غلو سے اجتناب کرنا پہلی نیت ہے —

(اب) آخر میں ایک دلچسپ اختلاف کا ذکر کرنا بھی ضروری معلوم ہوتا ہے، جو علماء کے درمیان ہے: —

(الف) تمام قرآن حکم ہے جیسا کہ اس آیت سے واضح ہوتا ہے کتابِ الحکمت آیات ہے — (جزء ۱)

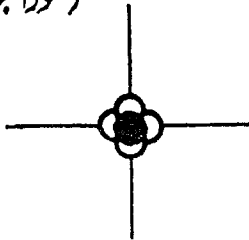
(ب) تمام قرآن متشابہ ہے جیسا کہ آیت مندرجہ سے ثابت ہوتا ہے، کتاباً متشابھاً مثانی۔ (جزء ۲)

(ج) قرآن میں حکم اور متشابہ دونوں قسم کی آیتیں موجود ہیں جیسا کہ مندرجہ ذیل آیت اشارہ کرتی ہے: —

”منہ آیات حکمات هن اُم الکتاب و اُخر متشابهات“ — (جزء ۳)

آخر الذکر قول (ج) صواب اور مختار ہے۔ اور پہلے اور دوسرے اقوال میں جن آیتوں سے تمام قرآن کا حکم ہونا یا تمام قرآن کا متشابہ ثابت کیا گیا ہے۔ ان کا جواب یہ ہے حکم سے مراد یہ ہے کہ قرآن میں کسی طرح کا آیتوں میں تضاد اور اختلاف نہیں ہے اور نہ اس میں کمی بیشی کی کوئی نجاشی ہے اور متشابہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کی آیتیں حق و صداقت میں تبعجزہ ہونے میں باہم ایک دوسرے کے متشابہ ہیں —

(فُزَالْجَيْرُ، الْقَانُ طَنْضُ أَزْبُرْ وَفِيْرُطْفِيْ)



# عہدِ صحابہ میں قرآن کے صول

مغلیسلم احمد امین مصری اپنی علمی کتاب "نجل الاسلام" میں لکھتے ہیں:-

قرآن عربی زبان میں عربوں کے اسلوب کلام کے مطابق ہوا تھا، اس کے تمام الفاظ عربی ہیں باستثناء ان قلیل التعداد الفاظ کے جو غیر عربی یعنی دوسری زبانوں سے لئے گئے تھے لیکن عربوں نے انہیں اپنالیا تھا اور ان پر اپنے قواعد جاری کر دیئے تھے قرآن کا اسلوب بیان خالص عربی اسلوب ہے اس میں حقیقت و مجاز اور کنایہ وغیرہ سب ہی موجود ہیں اور یہ سب چیزوں اسی طریقے سے استعمال ہوئی ہیں جس طرح عرب انہیں استعمال کرتے تھے یہ بات بالکل فطری ہے کیونکہ قرآن اذکار عربوں ہی کو اسلام کی دعوت یعنی کرنے کے لئے آیا تھا اہذا ضروری تھا کہ وہ ایسی زبان میں ہوتا جسے عرب کے لوگ سمجھ سکتے:-

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ اور ہم نے تمام رسولوں کو ان کی قوم کی زبان ہی میں بیجا تھا  
لِيُبَيِّنَ لَهُمْ تاکہ وہ ان کے سامنے مُدْلِنٰ احکام کو پیش کر سکیں۔

## پورا قرآن ہر صحابی کی ذہنی اور عقلی گرفت میں نہیں آ سکتا تھا

اس کے باوجود یہ حقیقت ہے کہ قرآن تمام صحابہ کی ذہنی اور عقلی گرفت سے باہر تھا یعنی سب میں یہ اہلیت نہیں تھی کہ وہ سارے قرآن کو اجمالاً اور تفصیلاناً ایک مرتبہ سن لینے کے بعد فوراً سمجھ سکیں، اگر خلدون کا یہ قول صحیح نہیں ہے کہ قرآن عربوں کی زبان ہی میں ان کی بلافت کے اسلوبوں کے مطابق نازل ہوا تھا اور وہ سب کے سب اسے سمجھتے اور اس کے مفردات اور ترکیبات میں اس کی معانی و مطابق کو جانتے تھے یہ کیونکہ عربی زبان میں قرآن کا نازل ہونا اس امر کا مقام اپنی نہیں کہ عرب کے تمام آدمی قرآن کو اس کے مفردات اور ترکیبات کے ساتھ سمجھ سکتے ہوں۔ اس کی دلیل ہمارا روزمرہ کا مثال ہے کہ ہر کتاب جو کسی زبان میں لکھی گئی ہو ضروری نہیں کہ اس زبان والے سب کے سب اُسے سمجھ سکیں۔ کتنی انگریزی اور فرانسیسی کتابیں ہیں جیسیں انگریز اور فرانسیسی بھی خود نہیں سمجھ سکتے، کیونکہ کسی کتاب کا سمجھنا صرف اس زبان کے جانے پر موقوف نہیں ہوتا اس میں وہ کتاب لکھی گئی ہے بلکہ اس کے لئے ایک ناص عقلی درجہ کی ضرورت ہوتی ہے کہ پڑھنے والوں کی عقل کا درجہ اور اس کتاب کا درجہ ایک دوسرے سے ہم آہنگ ہو۔ قرآن کے سامنے یہی مالت عربوں کی تھی وہ سب کے سب قرآن کو اجمالی اور تفصیلی طور پر سمجھنے کی صلاحیت نہیں رکھتے تھے بلکہ وہ اپنے عقلی درجے کے طبق قرآن کو سمجھنے کے سلسلہ میں مختلف مارچ پر تھے، قرآن کے تمام الفاظ کے معانی بھی عرب کے ملکے باشندے نہیں سمجھتے تھے، کون دعویٰ کر سکتا ہے کہ کسی قوم کا ہر فرد اپنی زبان کے ساتھ الفاظ کو سمجھ سکتا ہے اس دعوے کے ثبوت میں ہمارے لئے وہ روایت کافی ہے جو انس بن مالک نے بیان کی ہے کہ ایک آدمی نے حضرت عمر بن الخطاب سے قرآن کی آیت و فاکہتہ "وَأَبَّا" کے متعلق پوچھا کہ آبُ سے کیا مارڈ ہے حضرت عمر نے فرمایا کہ یہیں تکلف اور تفہیق سے منع کیا گیا ہے "حضرت عمر فرمی سے روایت ہے کہ وہ منبر پر کھٹرے ہوئے اور انہوں نے

دورانِ تقریریں یہ آیت پڑھی "اویا خذ هُو علی تَخوُفٍ" پھر انہوں نے لوگوں سے تَخوُفٍ کے معنی پوچھے۔ بنوہیل کے ایک آدمی نے بتایا کہ ہمارے ہاں تَخوُفٍ کے معنی کو کرتے رہتے اور گھسنے کے میں —

ہمیں معلوم ہے کہ دین اور علم میں حضرت عمرؓ کا رتبہ کیا تھا مگر وہیں بھی قرآن کے بعض آیت کے معانی دوسرے صحابہ سے پوچھنے پڑتے تھے اسی سے دوسرے صحابہ کا اندازہ کر لیجئے، اکثر صحابہ آیت کے اجمالی معنوں پر اکتفا کرتے تھے۔ چنانچہ قرآن کی آیت و فاکہتہ و آیاں وہ اتنا سمجھ لینے پر اکتفا کرتے تھے کہ اس آیت میں خدا کی نعمتیں شمار کی گئی ہیں وہ اپنے نفسوں پر اس بات کو لازم نہیں سمجھتے کہ وہ تمام آیات کے تفصیلی معانی کو مجھیں —

مزید بر آل قرآن میں بہت سی آیات ایسی ہیں جن کے سمجھنے کے لئے بعض زبان کے الفاظ اور ان کے اسکوبوں کو سمجھنا ہی کافی نہیں شناختی ہے؟ اور "لَيْلَةُ الْقَدْرِ" سے کیا فرمادی ہے؟ اس کی بہت سی مثالیں ہیں۔ اس میں بہت سے اشخاص ان چیزوں کی طرف ہیں جن کا ذکر کورات اور انجلی میں آیا ہے اور ان کی تردید مقصود ہے۔ ان آیات کو سمجھنے کے لئے بعض زبان بانٹا کافی نہیں جو عالمی توفیق نے

هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْنَا الْكِتَابَ مِنْهُ إِيَّاَنَا  
هُنَّكُمْتُمْ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخْرُمُشَاهِدُ  
فَامَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَزِيمٌ فَيَتَبَعُونَ مَا لَشَابَهَ  
مِنْكُمُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ  
فَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاجِحُونَ  
فِي الْعِلْمِ... (الآلية) —

واقعیہ ہے کہ یہ بالکل بھی بات ہے کہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہم قرآن کو سمجھنے کی قدرت اور نس کے معانی و مطالب کی معرفت میں باتفاق و رکھتے تھے — رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد میں پوزے قرآن کو حفظ کرنے کا راجح نہیں تھا میساں آجے چل کر ہوا اس زمانہ میں لوگ ایک سورت یا چند آیات یاد کر لیا کرتے اور ان کے مطالب و معانی کو سمجھ لیا کرتے تھے جب انہیں اس میں بھارت عاصیل ہو جاتی تو آجے بڑھتے اور اس طرح کچھ اور سورتیں سمجھ لیا کرتے تھے۔ اس طرح قرآن کریم کا حفظ صحابہ پر منقسم تھا۔ ابو عبد اللہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ہم سے ان لوگوں نے بیان کیا ہے بحوق قرآن کریم کو پڑھتے تھے (یہیے حضرت عثمان بن عفان اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما وغیرہ) کہ جب وہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ بیتیں پڑھ لیتے تھے تو اس وقت تک آجے نہیں بڑھتے تھے جب تک معلم و عمل کی وہ باتیں جان نہ لیں جو ان آیات میں ہوتی تھیں۔ حضرت انس فرماتے ہیں کہ جب کوئی آدمی سورہ بقرہ اور آل عمران پڑھ لیا مرتبا تھا تو ہماری لگا ہوں میں اس کی عزت بہت بڑھ جایا کر لی تھی۔ (یہ روایت امام احمد بن مسند میں بیان کی ہے)۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو صرف سورہ بقرہ کو یاد کرنے میں اکٹھا سال لگ گئے تھے لہ سیاہی وجہ سے تھا کہ ابی عمر بن اس طرح حفظ کرتے تھے کہ جب تک اپنی طرح کچھ نہیں لیتے تھے ایک آیت سے دوسری آیت کی طرف منتقل نہیں ہوتے تھے —

قرآن کریم میں بہت سی آیات محکم اور واضح المعنی ہیں۔ یہ وہ آیتیں ہیں جن کا اصول دین اور اصول احکام سے ہے۔ خصوصیت کے مانند مگر آیتیں جو اصول دین کی طرف دعوت دیتی ہیں۔ جیسے سورہ انعام وغیرہ۔ اس قسم کی آیات کو جہوں عوام بھی سمجھ سکتے ہیں خصوصیت کے ساتھ

وہ لوگ جو اپنے سلیقہ کے اعتبار سے عرب ہوں۔ قرآنِ کریم میں بعض آیات ایسی بھی ہیں جن کے معانی دفیت ہیں۔ انہی آیات کو متشابہ کہا گیا ہے، ان کو سمجھنا دشوار ہے، ان کو سمجھنا خاص لوگوں ہی کا کام ہوتا ہے۔ **صحابہؓ** کو عموماً قرآن کو سمجھنے کی زیادہ قدرت تھی۔

**صحابہ کا قرآن ہمی میں تفاد** | یکونکہ قرآن ان کی زبان میں نازل ہوا تھا اور انہوں نے حالات کامشاہدہ کیا تھا جن میں قرآن نازل ہوا تھا — اس کے باوجود قرآن کو سمجھنے کے اساب و ذرائع سب کو بحکام حاصل نہیں تھے یعنی —

(۱) — عربی زبان کو جانے میں ان میں باہم تفاوت تھا، اگرچہ عربی ان سب کی زبان تھی مگر ان میں کچھ تو ایسے لوگ تھے جو ادب مبارکہ کے اپنے عالم تھے اور غریب الفاظ کو جانتے تھے اور اس طرح قرآن کے مفردات کو سمجھنے کی زیادہ صلاحیت رکھتے تھے۔ ان میں سے دوسرے وہ صحابہ تھے جنہیں یہ مواقع حاصل نہیں تھے، اسبابِ نذول کی معرفت آیت کا مقصود سمجھنے میں بڑی مدد گار ہوتی ہے اور ان اسباب سے ناداقیت بسا اوقات انسان کو فلسفی میں ڈال دیتی ہے۔ رد ایت ہے کہ حضرت عمرؓ نے قدماء بن منظون کو حربیں کا گورنریا اور جاری و حضرت عمرؓ کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ قدماءؓ نے شراب پی ہے اور انہیں شہ بوجیا ہے۔ حضرت عمرؓ نے پوچھا کہ کوچھ تم کہہ رہے ہوں کا گواہ کون ہے؟ جاروڈ نے کہا کہ میرے اس بیان پر الجھوڑہ شہزاد دیں گے، حضرت عمرؓ نے کہا، اے قدماءؓ! میں تمہارے کوٹلے باونگ۔ اس پر قدماءؓ نے کہا کہ خدا کی قسم جبکہ یہ لوگ کہہ رہے ہے میں اگر میں نے شراب پی بھی ہے تب بھی آپ کو یہ حق نہیں کہ آپ میرے کوٹلے ماریں حضرت عمرؓ نے کہا کہ کیوں؟ — قدماءؓ نے کہا اس لئے کہ حق تعالیٰ کا ارشاد ہے: —

لِيَسْ عَلَى الَّذِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ  
جُنَاحٌ فِيمَا طَعَمُوا إِذَا مَا أَنْتَ رَافِعًا مَمْنُوا  
وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ شُفَّالَهُوا وَلَا مَمْنُوا اشْفُوا  
لَقَوْا وَأَحْسَنُوا — (الْفُرْقَانُ الْكَرِيمُ)

” اور میں انہی لوگوں میں سے ہوں جو ایمان لائے اور نیک اعمال کئے، پھر قانون خداوندی کی نگہداشت کی اور ایمان لائے پھر قانون خداوندی کی نگہداشت کی اور حسن کا راز کام کئے۔ میں رسول اللہ اصلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جنگ بدر، جنگ امداد، اور جنگ خدق اور تمام عزیز و اوت میں شریک رہا ہوں ۔ ۔ ۔ حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ کوئی مخفی ان کو جواب کیوں نہیں دیتا؟ تو ابن عباسؓ نے کہا کہ اسی تیس ان لوگوں کے عذر کے طور پر نازل ہوئی تھیں جن کا شریاب کی حرمت نازل ہونے سے پہلے انتقال ہو چکا اور باتی لوگوں پر محنت ہیں۔ کیونکہ حق تعالیٰ فرماتے ہیں ۔ ۔ ۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْمَانَ الْحَمْرَىٰ وَالْمَيْسِىٰ وَ  
قَوْلَكَانْ صَابٍ وَلَا نَزَّلْنَاهُ مِنْ رِجْسٍ مِّنْ عَمَلٍ  
الشَّيْطَانُ — (الْفَرَّانُ الْعَرِيمُ)  
کام میں — ائے پیروانِ دعوت ایمانی! دانچ رہے کہ شراب، بخوا، بتوکے  
پڑھافے اور پانے سبکے سب گندی چیزوں اور شیطان

حضرت عمرؑ نے فرمایا کہ ابؑ عباسؑ، تم نے مجھ کہا۔ ایک ادمی ابؑ مسعودؑ کے پاس آ کر کہنے لگا کہ مسجد میں ایک ادمی قرآن کی تفسیر اپنی رائے سے کر رہا ہے۔ وہ اس آیت "بُوْمَرِ نَّاتَّةٍ فِي السَّمَاءِ وَ بُدْخَانَ مُبِينَ" کی تفسیر میں کہہ رہا ہے کہ قیامت تھے دن لوگوں کے سامنے ایک دھواں آئے گا جس سے اُن کے سانس گھٹ جائیں گے حتیٰ کہ انہیں زکام سا ہو جائے گا، اس پر ابؑ مسعودؑ

نے فرمایا کہ کسی کو کچھ معلوم ہو تو وہ بیان کرنا چاہیے، لیکن جسے معلوم نہ ہوا۔ سے کہہ دینا چاہیے کہ فدا زیادہ جانے والا ہے۔ ”اس آیت کے حقن واقع یہ ہے کہ قریش نے بہب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی نافرمانی کی تو اپنے نہیں سالم ہتے یوسف کی طرح کے قحط زدہ سالوں کی بد دعا دردی۔ چنانچہ انہیں قحط اور مشقت نے آپ سے بکھرا جائی کہ وہ بڑیا کھانے پر مجبور ہوئے۔ ان دنوں کی بات ہے کہ ادمی اسماں کی طرف نگاہ اٹھا کر دیکھتا تھا تو اسے سبھوں کی مشقت کی بنا پر اپنے اسماں کے درمیان بھر جائیک دھوئیں کے اور کچھ نظر نہیں آتا تھا۔ (۲)۔ عربوں کے گھنار و گردار میں ان کی عادتوں کو جانے میں بھی اختلاف تھا۔ جو لوگ (مثلاً) زمانہ جاہلیت میں عربوں کے حج کی عادات و رسوم کو جانتے تھے، وہ بہ نسبت ان لوگوں کے بہوان کی عادات کو نہیں جانتے تھے جب کی آیات کو زیادہ کچھ سکتے تھے، یہی حال ان آپتوں کا ہے جو عربوں کے دیوتاؤں اور دلیلوں اور عربوں کے طریقہ عبادت کے بارہ میں نازل ہوئے ہیں کہ ان کو مغل طور پر وہی لوگ سمجھ سکتے تھے جو جانتے تھے کہ عرب کے لوگ کیا کچھ کیا کرتے تھے۔

(۳)۔ قرآنی آیات کے نازل ہونے کے زمانہ میں جزء رہ عرب میں یہود و نصاریٰ کیا کچھ کیا کرتے تھے، ان کا جاننا بھی فرزو ہے، کیونکہ قرآن کی بہت سی آیات میں اہنی کے اعمال کی طرف اشارہ ہے اور انہی پر زد کیا گیا ہے۔ ان آیات کو اس وقت تک سمجھنا بہتر ہی ٹو شوار ہے جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ یہود و نصاریٰ کیا کچھ کیا کرتے تھے۔ نیز صاحبین کے درمیان فہم و بصیرت کے لحاظ سے بھی بہت تفاوت ہوتا تھا اور تابعین اور تابعین کے بعد کے لوگوں میں یہ تفاوت اور شدید ہو گئے تھا۔

**سرپرہ لئے تفسیر** [ایمان تفسیر سے مراقباً منشقول ہے جس سے علماء کی مژاد ادا (۱) و تفسیر ہے بخود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نماز عصر ہے یا حضرت علیؑ سے منقول ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ الصلوۃ الوُضُعیۃ مِنْ مَرَدِ آپ نے فرمایا کہ یوم الحشر مزاد ہے۔ یا یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنے شریے معاهدہ کر کے کوئی مددت کو پورا کیا تھا (آٹھ سال یا دس سال)۔

آپ نے فرمایا کہ وہ مددت پوری کی تھی جس میں پوری پوری ادا ہے اور وسعت تھی۔ (یعنی دس سال کی مددت) اس طرح کی بہت سی روایات میں جو صحاح ستہ کی کتابوں میں منقول ہیں۔ ان روایات میں فقہہ گو لوگوں اور روایات گھٹنے والوں نے بہت کچھ اضافے بھی کئے ہیں، علمائے حدیث ان پر تنقید کی ہے۔

کچھ روایات کو انہوں نے صحیح اور کچھ کو ضعیف قرار دیا ہے۔ اس امر کی دلیل کہ اس باب میں موضوع روایات بہت دفل ہوئی۔ یہی یہ ہے کہ ایک ہی آیت کی تفسیر میں دو دو متناقض تفسیریں نقل کی گئی ہیں، ہونا ممکن ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے صادہ ہوئی ہوں۔ مثلاً حضرت انسؓ سے منقول ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے الْقَنَاطِلُرُ الْمُقْنَاطَرَةُ مِنَ الدَّهْبِ وَالْقِصْدَةِ — کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ قنطراء ایک بہار اوقیہ کو تھتے ہیں۔ مگر دوسری طرف ابوہریرہؓ سے نقل کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قنطراء بارہ بہار اوقیہ کو تھتے ہیں۔ بلکہ اس بنا پر بعض علماء نے توہرے سے اس باب کا انکار ہی کر دیا ہے، یعنی انہوں نے ان روایات کی صحت ہی کا جو محدثین اس باب میں بیان کرتے ہیں ہم کے ایکار ہیں۔

**تفسیری و ایام قابل اعتماد نہیں** [چنانچہ امام احمد بن حنبلؓ سے روایات ہے کہ وہ فرمایا کرتے تھے کہ تین بالوں کی کوئی اصل نہیں اے موافقات صفحہ ۲۰۱ ج ۳ و بال بعد ۲۵ بھلی حدیث کو حکم نے اور دوسری حدیث کو احمد اور ابن ماجہ نے بیان کیا ہے میانہ یوں:

روايات پر اعتماد نہیں کیا یہ ہے کہ وہ ان تفسیروں پر ڈکر کر کھڑے نہیں ہو گئے جو روایات کے ذریعہ سے ان تک پہنچی تھیں بلکہ اس کے ساتھ ہی انہوں نے وہ تفسیریں بیان کی ہیں جن تک انہیں خود ان کے اجتہاد نے پہنچایا تھا۔ اگر روایات کی تفسیریں ان کے نزدیک صحیح ہوتیں تو نص کے ذریعہ ایک تفسیر معلوم ہو جانے کے بعد ان کو مہمہ جانا پاہیز تھا اور خود اپنی رائے سے کوئی تفسیر بیان کرنے کی جھات نہ کرنی چاہیئے تھی مگر مفسرین نے ایسا نہیں کیا۔

جو بھول زمانہ نہ رتا گیا منقولی تفسیر کا یہ مجموعہ صحیح ہوتا چلا گیا بعد میں اس مجموعہ میں وہ تفسیریں بھی شامل ہو گئیں جو صحابہ تابعین اور دوسرے آئندہ سے منقول تھیں جیسی کہ ابتدائی زمانہ کی تمام تفسیریں کی تباہی اسی لئے پر مرتب کی گئی ہیں۔

**تفسیر بالرائے** (دوم) اجتہاد بھی تفسیر کے حرشموں میں سے ہے۔ اسے اپنے رائے "بھی کہہ سکتے ہیں مفسر" عبود کے اسلوب بیان سے واقف ہو۔ عربی الفاظ اور ان کے معانی کوہ جانا ہو۔ اسے یہ معلوم کر کے الفاظ جاہلی اشعار وغیرہ میں کہاں اور کسی اندماز سے استعمال ہوئے ہیں۔ صحیح اسناد کے ساتھ آیات کے اساباب نزول کے پارہ میں جو روایات پائی جاتی ہیں اسے ان کا بھی علم ہو۔ ان تمام اساباب کے مہیا ہو جانے کے بعد وہ اپنے اجتہاد سے قرآنی آیات کی تفسیر کرتا ہو، زیادہ تر صحابہ اسی طریقے سے قرآن کی تفسیر کیا کرتے تھے، چنانچہ ان عباس اور ابن سوڈے جو تفسیریں منقول ہیں وہ اسی قسم کی تفسیریں ہیں، مثال کے طور پر اپنے لئے کہتے کہ آیت "وَإِذَا حَدَّ نَارِمِشَا قَكْوَرَ رَفَعَنَاقَكْوَرَ الطُّورَ" کی تفسیریں مفسرین نے الظُّورَ کے لفظ کی مختلف تفسیریں کی ہیں۔ چنانچہ مجاہد لے الظُّورَ کی تفسیر مطلقاً پہاڑ سے کی ہے، لیکن ابین عباس نے ایک خاص پہاڑ کے ساتھ کی ہے۔ دوسرے مفسرین نے کہا ہے کہ الظُّورِ داس پہاڑ کو کہتے ہیں جس پر سبز اگاہ ہوا ہو۔ وہ کہتے ہیں۔ وہ خشک اور سیکھے پہاڑوں کو الظُّورَ نہیں کہتے۔ اپنے دیکھا کہ تفسیروں کا یہ اختلاف دراصل رائے میں اختلاف کا نتیجہ ہے منقولات میں اختلافات کا نتیجہ نہیں ہے جیسا کہ الفاظ کے معانی میں اختلاف کا ایک نمونہ دیکھا ہے۔ اسی طرح یہ حضرات آیات کے مطالب بیان کرنے میں بھی مختلف راستے اختیار کرتے ہیں۔

**تفسیر بالرائے سے متعلق صحابہ کے مختلف نظریات** یہ ضرور ہے کہ صحابہ اور تابعین دو گروہوں میں بٹے ہوئے تھے، ان میں ایک گروہ ایسا بھی موجود تھا جو قرآن کے بالے میں اپنی رائے سے کچھ کہتے سے احتراز کرتا تھا، چنانچہ سعید بن المسیب کے متعلق نقل کیا جاتا ہے کہ جب ان کے قرآن کے متعلق پوچھا جاتا تو فرمادیا کرتے۔ میں قرآن کے بالے میں کچھ نہیں کہتا۔ ابن سیرین کہتے ہیں کہ میں نے عبدیہ سے قرآن کی کوئی بات کوہا تھے نہیں، وہ لوگ کہر کے جنہیں معلوم تھا کہ قرآن کن کن حالات و ظروف میں نازل ہوا تھا۔

"ہشام بن عوہ ابن الزہیر نے نقل کیا جاتا ہے کہ وہ کہتے تھے کہ" میں نے اپنے والد کو کبھی نہیں دیکھا کہ انہوں نے کتابِ الشرک کی آیت کا مطلب اپنی طرف سے بیان کیا ہو۔" لیکن ان کے پہلو بہلو وہ حضرات بھی تھے جو اسے جائز سمجھتے تھے اور ایسے لوگوں کی تعداد زیادہ تھی۔ ابن سوڈ، ابن عباس، اور عکبر وغیرہ کی رائے یہی تھی۔ البتہ اور ان جیسے دوسرے لوگ اس بات کو بڑا سمجھتے تھے کہ صلابت اور اس باب نہ رکھتے ہوئے کوئی شخص قرآن کی تفسیر بیان کرنے کی جھات کرے، مثلاً کسی شخص کو عربی زبان کی اتنی معرفت حاصل نہیں ہے کہ وہ بات کو صحیح طور پر مجھے کے یا اس نے وہ آن کو اس اندماز سے نہیں پڑھا کہ اس کی محفل چیزوں پر مجموع کر سکے۔ ایسے کہ مغازی اتفاقان صفحہ ۲۱۱-۲ ج۔ بیان کیا جاتا ہے کہ امام احمدؓ کے شاگردوں میں سے محققین نے کہا ہے کہ امام صاحب کا مطلب ہے کہ ان میں سے زیادہ تر روایوں کی صحیح اور مستقل سنیں نہیں تھیں۔

لوگوں کو تفسیر قرآن کی جھرأت نہیں کرنی چاہیے ایسے ہی وہ اسے بھی بُرا سمجھتے تھے کہ کوئی شخص دینی مذاہب میں سے کسی خاص ملک کا پیر و ہو جائے مثلاً انتقال ارجاء، شیع وغیرہ اور پھر اپنے اس عقیدہ کو اصل قرار دے کر قرآن کی تفسیریں کے مطابق کرنے لگے، مالانکو ضروری ہے کہ عقیدہ کو قرآن کے تابع رکھا جائے، یہ نہیں کہ قرآن کو اپنے تابع کر دیا جائے ۔ ۔ ۔

یہ اجتہاد ہی تھا جو صحابہ اور تابعین کے درمیان الفاظ اور آیات قرآنی کی تفسیریں واضح اختلافات کا موجب بن گیا جس کا مظاہر آپ کو ابن جریر طبری کی تفسیر کے قریب ہر صفحہ پر لفڑا سکتا ہے ۔ ۔ ۔

جاہلی ادب شعر میں ہو یا شریں، جاہلیت میں اور ابتداء، اسلام میں عربوں کے عادات اور ان کے کسم درواج حادث وقائع بحور بلوں کو پیش آئے وہ علاویں، منازعین، بھرت، جگ اور فتنے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پیش آئے۔ وہ واقعات جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طبیبہ کے دوران میں اور آیات قرآنی کے نزول کا موجب بنے، غرضیکہ یہ تمام چیزیں علمائے صحابہ اور تابعین کے لئے وہ تفسیریہ تھیں جن سے وہ قرآن کی تفسیر پر قدرت حاصل کرنے میں مدد لیتے تھے ۔ ۔ ۔

**اسراہیلیات** تفسیر کے چشمولیں ایک اور حرشیم بھی تھا جسے مفسون نے بھشت مدلی ہے۔ بات یہ ہے کہ عقول کے شفف اور مکمل معلومات حاصل کرنے کے شوق نے لوگوں کو قرآن کی بہت سی آیتوں کو سُننے کے بعد اس طرف دعوت دی کہ وہ اپنے آس پاس کے لوگوں سے ان کے متعلق سوالات کریں۔ چنانچہ جب انہوں نے اصحاب کہف کے نئے کاڈ کر دننا تو کہنے لگے ... اس کا کیا نہ کھا؟ جب انہوں نے فَقُلْنَا إِنَّمَا بُوْدَةً بَعْضَهُمَا سُنْنَا تو ایک دوسرے پر چھنے لگ کہ یہ بعض کو نساجتہ تھا جس سے مقتول کی مریت کو چھوپا گیا تھا؟ نوح علیہ السلام کی کشتنی کہنی بڑی تھی؟ اس اڑکے کاپی نام تھا جسے ایک نیک بندہ نے موسیٰ علیہ السلام کے قصہ میں قتل کر دیا تھا؟ جب ان کے سامنے خُنْدُكَ أَسْرَيْتَ مِنْ الصَّلَيْرِ بِرْهَانِيَا تَحْتَأْوِهِ ہکتے تھے کہ ان پرندوں کی انواع کیا تھیں؟ وہ ستارے کوں سے تھے جنہیں یوسف علیہ السلام نے اپنے خواب میں دیکھا تھا؟ ایسے ہی جب حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ ان کے شسر کے قصہ میں قرآنی آیات سُننے تھے کہ دونوں مدتیوں میں موسیٰ علیہ السلام نے کوئی مدت پوری کی تھی اور موسیٰ علیہ السلام نے ان کی چھوپلہ صاحبزادی سے شادی کی تھی یا بڑی سے؟ اسی طرح جب انہیں قرآن کریم میں ابتداء آفرینش کا کوئی اشارہ مٹا تھا تو باتی قصہ کی تلاش میں سرگداں ہو جاتے تھے ایسے ہی جب ان کے سامنے کوئی ایسی آیات آتی تھی جس میں کسی بُنی کے متعلق کسی حادث کا بیان ہوا تھا تو وہ اس حادث کی تفصیلات کے پیچھے پڑ جاتے تھے، جو چیز لوگوں کی اس علمی طبع کو پُورا کر سکتی اور ان کی تیزی کو فرو رکھتی تھی وہ محض تورات اور اس کے متعلق حاشی اور شریح ہی، بُوئی تھیں۔ بلکہ وہ افانے اور کہانیاں بھی جو اس سلسلہ میں گھری گئی تھیں، چھبھیو دی مسلمان ہو چکے تھے ان کے ذریعے نامحس طریقہ پر یہ تمام معلومات مسلمانوں میں گھستی چلی آئیں اور قرآن کی تفسیر میں داخل ہوتی چلی گئیں، اس میں بعض صحابہ نے بھی کوئی مصالحتہ نہیں کیا ہے اپنے خیال میں اس طرح تودہ قرآن کی شرح و توضیح کو مکمل کر رہے تھے ۔ ۔ ۔

**بڑے بڑے صحابہ نے اسراہیلیات کو** بیان کیا جاتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تھا کہ جب تم سے اصل کتاب کوئی بات بیان کریں تو نہ اس کو کچھ بُونہ جھوٹ، لیکن بعض حضرات کا عمل اس کے بالکل بُکس تھا، یہ حضرات ان کی باتوں کو کچھ سمجھتے اور ان سے نقل کرتے تھے۔ اس کے نہونز کے طور پر تھا راجی چاہے تو طبری و عیزو کی ان روایات کو پڑھ جاؤ جو انہوں نے قرآنی آیات ہلے نیپڑ دنے لائے تھیں یہُو اللہُ فِي ظُلْلَلِ مِنَ الْعَمَّامِ وَالْمُلَائِكَةِ کی تفسیریں

بیان کی ہیں۔ اپنے دیکھنے کے لئے ہی حضرت ابن عباسؓ کعب الاجبارؓ کے پاس اُنھے بیٹھتے اور ان سے استفادہ کیا کرتے تھے۔ اس بارہ میں مجھے ابن خلدون کا یہ قول بہت ہی پسند ہے کہ ”عرب اہل کتاب اور اہل علم نہیں تھے، ان پر بدویت اور امیت کا غلبہ تھا، جب انہیں کمی یہی بات جاننے کا شوق ہوتا جن کا الغور ایشیو کو شوق ہو جایا کرتا ہے مثلاً تکوین کے اس باب، ابتداء آفریش اور وجود کے اسرار وغیرہ تو وہ اہل کتاب ہی کی طرف رجوع کرتے تھے، یہ لوگ بہود میں سے اہل تورات تھے۔ اور ان کے بعد نصاریٰ تھے، اہل تورات جو ان عبادوں کے درمیان میں ہتھے تھے وہ بھی ان کی طرح کے بدوی تھے، انہیں اس قسم کی کچھ زیادہ باتیں معلوم نہیں تھیں، وہ اتنا بھی جانتے تھے جتنا عالم اہل کتاب جانتے تھے ان کا بڑا حصہ بخوبی و مشتمل تھا جنہوں نے یہودیت کو بطور اپنے دین کے قبول کر لیا تھا، یہ لوگ جب سلمان، ہوئے تو اپنی ان قوم دستاں اور کہانیوں کے ساتھ اسلام میں اپنی ہوئے ہیں کا احکام شرعیہ سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ کہ اس میں وہ خاص احتیاط بر قتنے۔ مثلاً ابتداء آفریش اشہا۔ دُنیا اور ملک وغیرہ۔ یہ لوگ کعب الاجبار، وہ سب بن منبہ، اور ان میں دوسرے لوگ تھے، نیچر یہ ہوا کہ مسلمانوں میں تفسیر کی تکانیں ان منقولات سے بھر گئیں، جو ان نو مسلم ہمہ دیلوں نے ان سے بیان کی تھیں، ان کا تعلق پھونکہ احکام سے تو تھا انہیں کہ ان کی صحت کی جائج پڑتا تھا سے کی جاتی گونکہ احکام پر توصل کرنا واجب ہوتا ہے اور ان منقولات کا عمل سے کوئی تعلق نہیں تھا، لہذا مفسرین نے ان جیسی چیزوں سے نقل کرنے میں کافی تسلی سے کام لیا اور اپنی تفسیر کی تکانیں اس قسم کی خلافات سے بھر کر رکھ دیں۔

(مقدمہ ص ۲۹)

**اس عہد کے مفسرین** | صحابہ میں سے قرآن کی تفسیر بیان کرنے میں بہت تھوڑے سے ادمی مشہور ہیں۔ زیادہ تر جن لوگوں کے

ابی بن کعبؑ میں اور ان سے کم حضرت زید بن ثابتؑ، ابوی اشترؑ اور عبد اللہ بن عباسؑ، عبد اللہ بن مسعودؑ اور پل اکٹھا کریں جن کا پہلے نزد کوہ کیا گیا ہے، کیونکہ یہی وہ حضرات میں جنہوں نے مختلف شہروں کے مدارس کے لئے تفسیر کی خدمتیاں کی۔ وہ عالم صفا جنہوں نے ان مذکورہ بالا چاروں حضرات کو تفسیر میں تحریر کا درجہ عطا کیا یہ تھیں، عربی زبان پر ان کا عبور، کلام عرب کے اسالیب کا حاطر، بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کا اس درجہ اختلاط کہ انہیں سوادش و وقایع کا پورا علم ہو سکا، جن کے بارے میں آیات قرآنیہ نازل ہوئی تھیں اجتہاد سے بے بحال احتیاط نہ بر تبا اور اس نتیجہ تک رسیں ان کا اجتہاد بینچا ہے، اس کو جڑائی ساتھ ظاہر کر دینا تیسرا خصوصیت میں ہم اب عباسؑ کا استخارہ کریں گے، کیونکہ انہیں کوئی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ وہ اختلاط لصیب نہیں ہو سکا جو دوسرے حضرات کو حاصل تھا تاہم اس کے عوض میں انہیں اپنے عنفوان نشانہ میں علماً مصطفیٰ صاحبؑ کے ساتھ ایسا اختلاط میں رہا جس نے ایک مددگار اس کمی کی تلاش کر دی کیونکہ ابن عباسؑ نے علم مصطفیٰ صاحبؑ سے استفادہ کیا تھا اور وہ ان سے روایت کرتے تھے اگر ہم کثرت روایات کے اعتبار سے ان چاروں حضرات کی درجہ بندی کو ناپاہاں تو حضرت ابن عباسؑ کا درجہ سب سے اول ہے گا۔ پھر حضرت عبد اللہ بن مسعودؑ کا درجہ آئے کا اور ان کے بعد حضرت علیؑ ابی طالبؑ کا اور ان کے بعد ابی بن کعبؑ کا۔ یہ درجہ بندی کثرت روایات کی بنا پر ہو گی صحت روایات کی بنا پر نہیں کیونکہ ظاہر ہے کہ حضرت ابن عباسؑ کے نام سے سب سے زیادہ اور حضرت علیؑ کے نام سے روایات بہت زیادہ ہٹری گئی ہیں۔ اس کے چند اباب کھنے جن میں سے اہم ترین سبب تو یہ تھا کہ حضرت علیؑ اور حضرت ابن عباسؑ کا تعلق بُنوت کے گھر نے سے تھا۔ ان کے ناموں سے روایات گھٹانا ان روایات کو وہ اعتماد اور تقدیس عطا کر دیتا تھا جو دوسرے حضرات کے نام سے حدیثیں گھٹنے میں ممکن نہیں تھیں۔ لوگوں نے وہ تمام روایات گھٹنی اور ان کی طرف منسوب کرنی شروع کر دیں جن کے تعلق بُنوت کے گھر نے سے تھا۔ اس کے ناموں سے روایات گھٹانا ان روایات تھے، لوگ ان کے دادا سے بخیرت روایتیں نقل کر کے خلفاً کا نظر حاصل کرتے تھے۔ جی چاہے تو ذرا ابی جمہر کی یہ روایت حضرت علیؑ سے دیکھے کہ آپ نے فرمایا کہ اگر میں چاہوں کو اتم القرآن (سورہ فاسق) کی تفسیر سے ستراؤ نہیں کا بوجھ بھر دوں تو میں ایسا کر سکتا ہوں۔

نیز ابوظفیل کی یہ روایت دیکھئے کہ میں حضرت علیؓ کے ایک خطبہ میں حاضر تھا جس میں انہوں نے ارشاد فرمایا کہ: "تم مجھ سے کسی بات کے متعلق نہیں پوچھو گے مگر مگر میں تھیں اس کے متعلق بتا سکوں گا۔"

ان دونوں روایتوں کو نقل کریں یا

ہی غالباً کافی ہو گا، ان پر مزید کسی حاشیہ لکھنے کی ضرورت نہیں ہے —

حضرت ابن عباسؓ سے اس کثرت سے روایات نقل کی گئی ہیں کہ ان کا غمار نہیں کیا مانسکتا۔ چنانچہ آیات قرآنی میں سے کوئی ایک آیت ایسی نہیں نہ لکھے گی جس میں حضرت ابن عباسؓ سے ایک قول یا چند اقوال مروی نہ ہوں۔ روایوں نے اس کثرت سے روایات نقل کی ہیں کہ وہ حد سے متوجہ ہو گئی ہیں اور ناقدرین کو سلسلہ رواہ کی تفتیش کرنی پڑی۔ چنانچہ کچھ تسلیوں کو انہوں نے معتبر اور کچھ کو ناقابل اعتبار قرار دیا ہے۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ معاویہ ابن صالح عن علی ابن ابی طلوع عن ابن عباسؓ سلسلہ اسناد ہے اس پر بخاریؓ نے بھی اعتماد کیا ہے جو یہ عن ضحاک عن ابن عباسؓ ناپسندیدہ سلسلہ اسناد ہے۔ ابن عربجی نے روایات کے جمیع کرنے میں صحت کا ہمتام نہیں کیا ہر آیت کے متعلق جو کچھ انہیں بلا چاہے صحیح تھا اور چاہے ضعیف سب نقل کر دیا ہے۔ مکبی عن ابن صالح عن ابن عباسؓ سب سے وہ آیات ترین سلسلہ اسناد ہے اگر اس کے ساتھ محمد بن مروان سنتی صیغر کی روایت بھی جائے تو پھر تو وہ بعض بھروسہ کا پلندہ ہے۔ وغیرہذا المک — ابن عبدالحکم کی سند سے نقل کیا گیا ہے کہ میں نے امام شافعیؓ کو کہتے ہوئے فنا کہ ابن عباسؓ سے تفسیر میں سو حدیثوں کے لگ بھگ سے زیادہ ثابت نہیں ہے۔ اگر یہ بات صحیح ہے تو ہم اندازہ لگا سکتے ہیں کہ حدیثیں کھڑنے والے کس قدر حدیثیں گھڑتے تھے اور حدیثیں گھڑتے کی حرکت کہاں تک پہنچ میں تھیں —

ان روایات کے گھڑے ہوئے ہوئے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ بعض اوقات اپ کو حضرت ابن عباسؓ کی ایسی وہ ذاتیں میں گی جو خود حضرت ابن عباسؓ سے نقل کی گئی ہوں گی اور دونوں باہم متناقض ہوں گی کہ ان دونوں حضرت ابن عباسؓ کی طرف منسوب کرنا صحیح ہی نہیں ہو سکے گا۔ مثلاً ابن جریر طبری میں دیکھئے قرآن کی اس آیت کی تفسیر میں مذکور آئینہ لعنة من الطين ذُصْرُهُنَّ الْيَتَّ نُثُرَا بَجَلُّ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ قَبْرًا مُثُرًا ادْعُهُنَّ يَا ثِنَكَ سَعِيَهُ۔" معاویہ نے علی ابن ابی طلوع سے اور انہوں نے ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ یہ ایک مثال ہے۔ مطلب یہ ہے کہ ان چاروں پرندوں کو کاٹ لو اور پھر ان کو دنیا کے چار کھونٹ میں رکھ دو، چوچھائی یہاں اور چوچھائی وہاں۔ پھر ان کو پکارو تو وہ دوڑتے ہوئے ایں گے..... ذرا آگے چل کر ابن جریر کہتے ہیں کہ ہم مسیح مسیح میں مسیح مسیح میں مسیح مسیح میں مسیح میں کہا کہ میرے چھانے مجھے سے بیان کیا اور انہوں نے اپنے والد سے بیان کیا کہ ابن عباسؓ فرماتے تھے کہ فَصُرُهُنَّ بَرَ ایک ایسے صُرُهُنَّ کی تفسیر یہ فرماتے ہیں کہ ان کو کاٹ ڈالو، اور دوسری جگہ یہ بیان فرماتے ہیں کہ ان کو اپنی طرح ہاندھلو، یہ بات تکلف کے ساتھ بھی کہنی شکل ہے کہ حضرت ابن عباسؓ نے ایک وقت میں یہ تفسیر بیان کی ہوا اور دوسرے وقت میں وہ اس کی مثال ایک ایسی جگہ کھڑتے سے پائی جاتی ہیں —

یہ الگ بات ہے کہ اس قسم کی موضوعی تفسیریں — حق بات تو ہر حال کہنی ہی پڑتی ہے۔ اپنی ایک علمی قیمت رکھنے والی جو تفسیریں گھڑتی جاتی تھیں وہ یونہی بے سر و پایا تھیں ہوتی تھیں بلکہ اکثر ادفاتاً یہ موضوعی تفسیریں ذہیں لوگوں کے اجتہاد کا علمی اور

اور قیمتی نتیجہ ہوتی تھیں۔ ان میں وہ پیغمبر کی درحقیقت کوئی قیمت نہیں ہے صرف وہ اسناد ہے جس کے ذریعہ سے انہیں حضرت علیؑ یا این عبادش کی طرف منسوب کیا گیا ہے۔ جب ہم حضرت ابن عباسؓ وغیرہ سے منقول تفسیری روایات پر عالم نظرداشتے ہیں تو یہیں ان کا مسخر پسپھ وہی تین چیزوں ملی ہیں جن کا تذکرہ ہم پہلے کرچکے ہیں (۱) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل، یا ان حادث وقایع کی روایت جو ان کے سامنے پیش آئے تھے جن کے کسی آیت کے معنی کی توضیح بوجاتی ہو۔ (۲) ادب جاہلی پر اعتماد کرتے ہوئے فہم معنی میں اجتہاد اور عربی زبان اور عربیوں کی عادات اور رسوم و رواج کی معرفت بوزبان جاہلیت اور ابتداء اسلام میں عام تھیں۔ اور (۳) اسرائیلیات اور ان کے متعلقہ امور۔

**عہد صحابہؓ کے بعد مذکورہ بالا صحابہؓ سے روایات کرنے میں بعض تابعینؓ نے ناص شہرت پائی۔** چنانچہ حضرت **تفسیر مکمل تابعینؓ** ابن عباسؓ سے زیادہ تر مجاہد، عطا، ابن ابی رباح، عکرمہ مولیٰ ابن عباس اور سعید بن جبیر نقل کرتے ہیں۔ یہ چاروں حضرات ابن عباسؓ کے شاگردوں میں سے ہیں جنہوں نے ان سے تکمیل میں اکتساب علم کیا تھا اور سب کے سب موالی میں سے ہیں۔ ان میں سے کچھ تھوڑتھوڑتے ہیں اور کچھ کم۔ مجاہد، حضرت ابن عباسؓ سے سب سے کم روایات کرتے ہیں اور یہی سب سے زیادہ قابل اعتماد ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی تفسیر پر امام شافعیؓ اور امام بخاریؓ وغیرہ جیسے علم بھی اعتماد کرتے تھے لیکن بعض علماء ایسے بھی تھے جو مجاہد کی تفسیر کو قول نہیں کرتے تھے، پر خاصچہ ابن سعد نے اپنی طبقات میں نقل کیا ہے کہ اعشش سے پوچھا گیا کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ لوگ مجاہد کی تفسیر سے احتراز کرتے ہیں؟ اعشش نے بتایا کہ لوگوں کا خیال یہ ہے کہ مجاہد تفسیر میں اصل کتاب سے پوچھا کرتے تھے اور ان کی باتیں نقل کیا کرتے تھے اب لیکن یہ کسی کو نہیں دیکھا کہ اس نے مجاہد کے صدق و امانت پر طعن کیا ہو۔ اسی طرح عطا، ابن ابی رباح اور سعید بن ابی جبیر کی تفسیر میں اعتماد اور پچے بزرگ تھے۔ وہ کچھ عکرمہ تودہ ابن عباسؓ سے سب سے زیادہ رہیں نقل کرتے ہیں اور یہ اون کے آزاد کردہ علماء بھی ہیں۔ ان کی اصل مغرب میں برابرے تھی۔ ان کو قابل اعتماد شمار کرنے میں علماء کا اختلاف ہے کچھ لوگ ان پر اعتماد کرتے اور ان کے کوئی روایت نقل کرتے ہیں۔ امام بخاریؓ انہیں قابل اعتماد کہتے ہیں اور ان سے روایت بھی کرتے ہیں دوسرے لوگوں کا خیال ہے کہ وہ علم میں بڑے بھرپور ہیں۔ وہ سمجھتے تھے کہ قرآنؓ میں وہ ہر چیز کو جانتے تھے کبھی شخص نے سعید بن المیتبؓ سے قرآنؓ کی کسی آیت کے متعلق پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ مجھ سے قرآنؓ کی کسی آیت کے متعلق نہ پوچھو، اس شخص سے پوچھو جو یہ سمجھتا ہے کماں پر قرآنؓ کی کوئی بات مخفی نہیں ہے۔ یعنی عکرمہ سے۔ عبداللہ بن مسعودؓ کے شاگردوں میں سے تفسیر میں عراق کے اندرونی این الاجمیع زیادہ مشہور ہیں۔ یہ عربی اللش میں اور قبیلہ ہمان سے ان کا تعلق ہے، نہایت پرہیزگار، زاہد، لفظ اور پچے آدمی تھے، کوفہ میں رہتے تھے اور شریح قاضی پیغمبر معاشرات و مسائل میں ان سے مشورہ لیا کرتے تھے۔ اسی طرح قتادہ ابن دعامہ سدیوی امکہ کی بھی بڑی شہرت تھی یہ بھی عربی اصل تھے اور بصیرت میں رہتے تھے۔ تفسیر میں ان کی شہرت عربی زبان پر ان کی قدرت و عبور کی وجہ سے تھی۔ اشعار عرب ایام العرب اور انساب عرب پر ان کی معلومات نہایت دیجیع تھیں، قابل اعتبار بزرگ تھے تاہم کچھ لوگوں نے ان کی روایتیں بیان کرنے سے احتراز برداشت ہے کیونکہ قضاہ، وقدر کے مسائل میں غور و خونہ کرتے تھے۔

**اس عہد یعنی تابعینؓ کے عہد میں اسرائیلیات اور نصرانیات کی وجہ سے تفسیر کا اب بہت ہی فتحیم ہو جکا تھا، یکونکہ یہودی اور نصرانی بخیرت اسلام میں اغلب ہو چکے تھے، لوگوں کو ان یہودی اور نصرانی حادث و واقعات کی تفصیلات سننے کا شوق تھا جن کی طرف قرآنؓ نے محض اشارہ کرنے پر اکتفا کیا تھا۔ ہم نے تفسیر ابن جبیر میں بہت سی ان آیتوں کو تلاش کیا ہے جو بنی اسرائیل کے متعلق وارد ہوئی ہیں تو یہاں کیا کہ ہم دیکھتے ہیں۔**

ان کی تفسیر میں سرتاپا وہ باطل روایات بیان ہوئی ہیں جن کا اخصار مغض و مہب بن منہب اسی پر ہے۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ وہب بن منہب میں کے ایک یہودی تھے جو مسلمان ہو چکے تھے۔ وہ یہودی مکاتب اور ان کے قبائل کو بغیر حق احتیاط کے بیان کرتا ہے اور اپنی روایتوں کو علمی رنگ دینے کی بھی ضرورت نہیں سمجھتا۔ مسلمانوں نے ان روایتوں کو وہب بن منہب سے لینے میں کافی تسلیم بردا۔ جیسا کہ ابن حیوان نے اس کی طرف اشارہ کر دیا ہے کیونکہ ان روایات کے بیان کرنے پر ان کے خیال میں کوئی شرعاً کا استنباط ممکن نہیں ہوتا تھا، جیسا کہ ہم نے بہت سی ان آیات کو تلاش کیا، جو نصاریٰ متعلق وارد ہوئی ہیں تو یہاں کیا ہم دیکھتے ہیں کہ طبی کی روایت روایات ابن حجر الحنفی سے لفظ کی گئی ہیں۔ یہ ابن حجر الحنفی عبد الملک بن عبد العزیز بن حنفی ہے۔ امام ذہبیٰ تذکرۃ الحفاظ میں کہتا ہے کہ یہ رومی نژاد تھے۔ لہذا پر نصرانی الاصل تھے، ان کے متعلق بعض علماء کہتے ہیں کہ وہ حدیثیں وضع یا کرتا تھا، اس نے متعدد طریقے سے فتنے عورتوں سے شادی کی تھی، کہا جاتا ہے کہ ابن حجر الحنفی پہلا شخص متحاجیں نے اسلام میں کتابیں تصنیف کیں۔ ان کی پیدائش نہ صریح میں ہوئی۔ اور تقریباً ۱۵۰ھ میں ان کا انتقال ہوا، وہ بہت سے شہروں میں گھوسمے پھرے، ان کی پیدائش مسکو میں ہوئی اور اب صرہ میں اور لبغداد کی طرف سفر کیا۔ صحابہ اور کبار تابعین کے عہد کے بعد علماء نے تفسیر کی کتابیں تصنیف کرنا شروع کر دی تھیں، محدثان کا اندماز یہ کہ اسی ہوتا تھا۔ وہ ایک آئیت بیان کرتے تھے اور اس کی تفسیر میں صحابہ اور تابعین سے جو کچھ نقل کیا جاتا تھا اسے سند کے ساتھ بیان کرتے تھے، جیسے تفسیر سفیان ابن عینیہ تفسیر وکیح ابن الجراح، تفسیر عبد الرزاق وغیرہ۔ ہم تک یہ تفسیر میں نہیں پہنچ سکیں۔ ہم تک وہ تفسیر میں پہنچی ہیں جو اس طبقہ کے بعد لوگوں نے تصنیف کیں۔ ان میں سب سے زیادہ مشہور ابن حجر طبری کی تفسیر ہے۔

اس کے بعد یہ بھی واضح رہے کہ قرآن کو یہم کی تفسیر ہر زمانہ میں اپنے دور کی علمی حرکت سے متاثر ہوئی رہی ہے۔ ہر زمانہ کی تفسیر میں ان علمی آراء و نظریات اور مذہب دینیہ کا ایک عکس اور پرتو ہوتی ہیں۔ جو اس زمانہ میں رواج پذیر ہوتے تھے، اب اس سے لے کر استاد شیخ محمد عبدہ تھا۔ یہی چیز اپ کو لفظ آئے گی جسی کہ اگر اس کی خاص زمانہ میں تالیف شدہ تمام تفسیروں کو جمع کوئی توانے اپ کے ساتھ تھا۔ اس علمی حرکت کی مقدار و صاحبت کے ساتھ تغییر کر سکتے ہیں، جو اس زمانہ میں شائع اور مقبول تھیں اور ان کا بھی جو غیر مقبول تھیں۔

اگر اس تفسیری روایات کو تلاش کریں جو صحابہ اور تابعین کے صدرا اول کے لوگوں سے نقل کی جاتی تھیں تو اپ ان میں دیکھیں گے کہ وہ حضرات کسی آیت کی تفسیر میں منصرہ الفاظ میں بعض لغوی معنی کی توضیح پر اتفاقاً کرتے تھے جو انہوں نے آیت سے کچھ ہیں۔ مثلاً عَذَابٌ مُّبِحٌ لِّنَفِتِ الْحَشُوْرِ کی تفسیر میں وہ کہیں گے۔ کسی معصیت سے لفظ نہ کرنے والے اور ملائیق تعالیٰ کے اس ارشاد۔ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَرْضَ زُلْمًا۔ کی تفسیر میں وہ بیان کریں گے کہ زمانہ جاہلیت میں جب کوئی سفریں باہر جانے کا ارادہ کرتا تو ایک تیر لیتا اور کہتا کہ یہ تیر تو سفر کرنے کا حکم دیتا ہے، اگر یہ تیر نکل آیا تو میر اس سفر میں جانا ٹھیک ہے اور مجھے بھلائی حاصل ہو گی۔ اور ایک دسرا تیر لیتا اور کہتا کہ یہ تیر سفر کرنے کا حکم دیتا، اگر یہ تیر نکل آیا تو مجھے سفر میں کوئی بھلائی نہیں ٹھیک ہے اور ایک تیر سادہ لے لیتا جس پر کوئی نشان نہیں ہوتا تھا، حق تعالیٰ نے اس آئیت میں اس فعل سے نفع فرایا ہے۔ اگر وہ اس کے ساتھ پچھے اور بھی بیان کرنا پاہتے تو آیت کا سبب زوال بیان کر دیتے تھے لیکن بعد کے مصنفوں اور راویوں نے اس میں بڑی وسعت پیدا کر لی تھی، چنانچہ بے تکان یہود و نصاریٰ کی روایات بیان کی جانے لیتھیں۔ لیکن اس دور میں بھی تفسیر میں ان لوگوں کی بھیں فقیہی مسئلے کے علمی استنباط کا نشان تک بھی نہیں ملے گا اور وہ ہی کسی دینی مسلم کی تائید۔ لیکن اس کے بعد کے زمانہ میں جملہ تقدیر وغیرہ کے مسائل پر دیکھیں ہوئے گئی تھیں، اس پر دیکھیں گے کہ لوگوں کو دراصل یہ مذہب ہی تفسیر میں لکھنے پر راغب کرتے تھے ہر شخص اپنے مذہب و مسلم۔ جب و اخیار وغیرہ کے مطابق تفسیر کرنے لگا تھا پھر جب فہقی حرکت شاندار طریقہ پر شروع ہوئی تو اس پر مفہومیں فقیہ، کو دیکھیں گے کہ وہ آیات کو بیان کرنے لگے ہیں تو ان سے جو فہقی احکام متنبہ اوتے ہیں، ان کو بھی ذکر کرتے جاتے ہیں، بالکل یہی چکھہ قاعدہ نہ ہو، قاعدہ بلا غلط اور قواعد اخلاق متعلق بھی کہا جا سکتا ہے۔

# پہنچ تفسیری مباحث

## تفسیر شرآن میں اختلاف کے اسباب

①

علامہ ابن تیمیہ اصول تفسیر میں فرماتے ہیں : -

”سب سے پہلے یہ معلوم کریں اپنے ضروری ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اصحاب کو قرآن کے معانی و مطالب کی تعلیم دی جس طرح اسے نے اُن تک اس (قرآن) کے الفاظ پہنچائے، چنانچہ الشریفانی کے قول لتبیت للناس ماتزل اليه ہو میں الفاظ و مراد دونوں شامل ہیں۔ چنانچہ ابو عبد الرحمن السعید کہا کرتے ہیں صحابہ نے یہیں قرآن کی تعلیم دی ہے مثلاً عثمان بن عفان اور عبد اللہ بن مسعود وغیرہ، وہ (صحابہ) فرمایا کرتے کہ جب بنی صلی اللہ علیہ وسلم سے وہ ایتیں سمجھ لیتے تو جب تک وہ ان ایتوں کا علم و عمل مکمل نہ کر لیتے اُس وقت تک آگئے نہ بڑھتے، اس کے بعد ابو عبد الرحمن بھئے کہ اسی طرح (صحابہ سے) ہم نے بھی قرآن اور علم و عمل سب سمجھا ہے ۔

پھر کون نہیں جانتا کہ ہر کلام سے مقصود اس کے معانی کا سمجھتا ہوتا ہے زکہ اس کے صرف الفاظ کا سُن لینا، پس قرآن تو سب سے بڑھ کر اس بات کا سختی ہے کہ اس کے معانی و مطالب سمجھے جائیں، نیز الفاظ کے سُن لینے پر اکتفا کرنا عادت کے بھی خلاف ہے مثلاً طب اور حساب وغیرہ کی کوئی کتاب پڑھی جائے تو کبھی ایسا نہیں ہوتا کہ لوگ اس کی شرح و تفہیم نہ چاہتے ہوں، تو اللہ کی اُس کتاب کے ساتھ مخصوص الفاظ کے سُن لینے یا طویل کی طرح رُٹ لینے کا طرز عمل کس طرح رُٹا ہو سکتا ہے، جو مسلمانوں کے لئے (خران و نامزادی سے بچنے کی گویا) ڈھال ہے جس کے ساتھ ان کی سعادت و نجات والیت ہے اور جس پر ان کے دین دُنیا کے قیام کا دار و مدار ہے ۔

صحابہ کے درمیان تفسیر قرآن کے باب میں بہت کم اختلاف تھا، اور وہ اگرچہ تابعین میں بہت سچا بھائی کے زیادہ تھا، مگر ان کے بعد والوں کے لحاظ سے پھر بھی کم ہی تھا اور زمانہ بتنا بہتر ہو گا،اتفاق ویکھتی اور علم و بیان کی کثرت ہے گی ۔ بہت سے تابعین وہ یہ جنہوں نے صحابہ سے پوری تفسیر حاصل کی، جیسا کہ مجاهد (متوفی شامہ) کا بیان ہے کہ میں نے ابن عباس پر مصحف (قرآن) پیش کیا، ہر آیت پر اُن کو ٹھہرا تھا اور اس آیت سے متعلق اُن سے پوچھتا تھا، اسی لیے امام توری نے فرمایا ہے، کہ جب تم کو مجاهد کے ذریعہ تفسیر پہنچے تو وہ تمہارے لئے کافی ہے اور اسی لئے ان کی تفسیر پر امام شافعی اور بخاری وغیرہ اہل علم اعتماد کرتے ہیں اور اسی طرح امام احمد وغیرہ ہنہوں نے تفسیر میں کتاب تسفیت کی ہے، وہ دوسرے طریقوں کی بہت سے زیادہ اخذ کرتے ہیں ۔

غرض، تابعین نے صحابہ سے تفسیر بھی حاصل کی، جس طرح انہوں نے ان سے علم سُفت حاصل کیا اگرچہ وہ اس

(صحابہ سے متعلق کردہ تفسیر) میں کہیں کہیں اپنے طور پر استبطاط و استدلال سے بھی کام لیتے ہیں ۔ ہاں، تو کہنا یہ ہے کہ سلف کے درمیان تفسیر میں کم اختلاف ہے اور اختلاف سے زیادہ احکام میں اختلاف ہے، اور تفسیر میں این کے مابین جس قسم کے اختلاف کا ثبوت ملتا ہے، وہ زیادہ تر متنوع کا اختلاف ہے نہ کہ تضاد کا۔ اور اس اختلاف کی دو قسمیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ تغیر کے معاملے میں ایک نے جو عبارت اختیار کی وہ سُمیٰ کے ایسے گوشہ مفہوم پر دلالت کرتی ہے جو مختلف ہے دوسرے کے اس گوشہ مفہوم سے جس پر دوسرے کی عبارت دلالت کر رہی تو میں اس کے باوجود سُمیٰ کا اتحاد ہے۔ جیسے وہ اسما، جو تم رادف ہونے کے باوجود مختلف صفات پر دلالت کرنے کی بنا پر مختلف بھی ہیں، مثلاً سیف اور مارم اور مہند کہ ان سب کا سیئی تو مواری ہے۔ بلکہ توار کی مختلف صفتیں کو بتانے کے لیے یہ مختلف اسماً ہیں۔ یہی صورت حال اللہ تعالیٰ کے اسما حسنی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مختلف اسماً کے گرامی اور قرآن کے مختلف اسما کا ہے۔ اور دوسری قسم یہ ہے کہ ہر مفسر نے اسیم عام کی بعض النواع کو بطور متشیل ذکر کر دیا اور اس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ اس طرح مخاطب پوری نوع کو سمجھ لے گا نہیں کہ اس کی جائیع دماغی تعریف مذکور ہوتی ہے۔ جیسے کوئی عجمی لفظ بخیز رہوئی (کی بابت پوچھتے تو اس کو ایک روئی دکھا کر کہا جائے کہ یہ جائز ہے، اس سے مقصود اسے روئی کی نوع بتانا ہوتا ہے نہ کہ ہاتھ میں اٹھائی ہوئی وہ خاص روئی۔ اس کی مثال اللہ تعالیٰ کے اس قول میں ہے کہ شواور شنا الکتاب الذین

اصطفیناً مِنْ عِبَادِنَا فَهُنَّ عَظَالُوْنَ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُ سَابِقُ بِالْخِيَّرَاتِ لَهُ تو کھلی ہوئی بات ہے کہ ظالم لنفسہ (اپنے نفس پر ظلم کرنے والا) وہ ہے جو واجبات کو ضائع کرنے والا اور محربات کا ازالکاب کرنے والا ہے، اور مقصود (میانہ روئی اختیار کرنے والا) وہ ہے جو واجبات کو ادار کرے اور محربات سے احتراز کرے اور سابق بالخیرات (نیکوں میں زیادہ سے زیادہ حضرت یعنی والا) میں ہر وہ شخص داخل ہوتا ہے جو صرف واجبات پر اکتفا نہیں کرتا بلکہ نوافل کی حیثیت رکھنے والی حنات کے ذریعے خدا کا قرب حاصل کرتا ہے ۔

پس مقصود توصحابت میں ہیں اور سابق وہ ہیں جو والسا بقون اسا بقون اولنک المقربون۔ (۵۵) کے مصداق ہیں۔ اب ہر مفسر سمجھانے کے لیے عبادات کی کسی ایک نوع کو اختیار کیا یا ہے، مثلاً کوئی یہ کہتا ہے کہ سابق وہ ہے جو اوقیان وقت نماز پڑھے اور مقصود وہ ہے جو عمر کو آفتاب کے بالکل زرد ہو جانے تک ٹالتا رکھے۔ مپھر علام ابن تیمیہ آجھے جیل کر اپنی کتاب کے ص ۱۳۱ پر فرماتے ہیں کہ :

”تفسیر می اختلاف دو قسم کا ہے۔ بعض تو وہ ہیں جن کا مدار صرف نقل پر ہے اور بعض وہ ہیں جن کا علم نقل کے بغیر

لے پھر ہم نے ان لوگوں کو کتاب کا وارث بھہرایا جن کو اپنے بندوں میں سے برگزیدہ کیا تو کچھ لوگ تو ان میں سے اپنے آپ پر ظلم کرتے ہیں اور کچھ میانہ روہیں اور کچھ نیکیوں میں آگے بڑھ جانے والے ہیں ..... (فاطر ۲۲)

۲۔ اور جو کوئی یہ کہتا ہے کہ وہ سابق ہے جو زکوٰۃ کے علاوہ بھی انفاق فی سبیل اللہ میں بڑھ پڑھ کر حصہ لیتا ہے، اور مقصود وہ ہے جو پابندی کیسا تھا زکوٰۃ ادا کرتا رہتا ہے اور اسی پر اکتفا کرتا ہے اول ظالم لنفسہ وہ ہے جو زکوٰۃ اداہیں کرتا ظاہر ہے کہ یہ تفسیر پر بطور متشیل ہیں، ان سے مقصود یہ نہیں کہ نماز یا زکوٰۃ ہی میں سابق، مقصود اول ظالم لنفسہ کی تقيیم محدود ہے۔ سارے حقوق اللہ اور سارے حقوق العباد کے لحاظ سے سابق مقصود اور ظالم لنفسہ کی تقيیم ہے۔ نماز یا زکوٰۃ کا تذکرہ محض سمجھانے کے لئے بطور مثال ہے (مترجم)

حاصل ہوتا ہے۔ کیونکہ علم کا سرچشمہ یا تو مستند نقل ہوتا ہے یا تحقیق شدہ استدلال ۔ اور منقول یا تو روایت مخصوص میں سے ہو گا یا کسی غیر مخصوص سے ۔

توقیم اول (منقولات) سے متعلق یا تو اس کے صحیح اور ضعیف ہونے کی معرفت ممکن ہو گی یا ممکن نہ ہو گی، اور منقول کی یہ دوسری قسم یعنی جس کی تصدیق کا کوئی ذریعہ ہمارے پاس موجود نہیں، تو اس پر گفتگو اور بحث بے فائدہ اور فضول ہے، کیونکہ ایسا کان کے لئے جس کا جاننا ضروری ہے، وہ ایسی چیز نہیں جسے دلیل ہو جس کی صحت معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ نہ ہو بلکہ اس کے حق مولے پر اللہ کی طرف سے دلیل قائم ہو سکتی ہے۔

ایسی بے فائدہ چیز جس کی صحت پر کوئی دلیل نہیں ہے اور اس کے باوجود اسے موضوعی بحث بنایا گیا ہے، اس کی مثال مفسرین کا وہ اختلاف ہے جو مصحابِ کعب کے عالات کے بارے میں ہے یا یہ اختلاف کہ حضرت موسیٰ نے مذبوح گانے کے بھی حضرت کو مقتول کے جسم پر مارا تھا یا حضرت نوحؐ کی کشتی کی لمبائی اور چوڑائی کے باب میں اختلاف اور یہ کہ اس کشتی کو تھے کہ درخت کے تھے، یا اس درٹ کے کے نام کے بارے میں اختلاف ہے کہ خضرع نے قتل کیا تھا۔ وغیرہ لکھ کر —

اسی طرح جو باتیں تابعین میں منقول ہیں، انکچہر انہوں نے اس کا ذکر کیا ہو کہ انہوں نے اصل کتاب سے لیا ہے اور جب تابعین یا ہم اختلاف کریں تو بعض کا قول بعض پر جھٹ نہ ہو گا، لیکن اس بارے میں اگر صحابہؓ سے صحت کے ساتھ کچھ منقول ہو تو وہ کسی تابعی سے منقول ہونے کی پہنچت زیادہ قابل اطمینان ہوتا ہے، کیونکہ اس میں اس بات کا احتمال ہے کہ انہوں نے بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے سُن ہوایا ایسے کسی شخص سے سُننا ہو گی پر ابھیں پورا اعتماد ہو کر اس نے بنی ملی اللہ علیہ وسلم سے یقین سُننا ہو گا۔

رہیں قسم اول کی وہ منقولات، جن کی صحت کا علم حاصل کیا جاسکتا ہے، تو محمد اللہ کر وہ اتنی موجود ہیں جتنے کی بھی حاجت ہے غرض، تفسیر و حدیث اور غر، واسط میں بہت سے ایسے امور ملتے ہیں جو ہمارے بنی صلی اللہ علیہ وسلم اور دیگر بنی اسرائیل اللہ علیہم السلام کی طرف منسوب ہیں لیکن نقل صحیح کے ان کا ردِ بھی کیا جاسکتا ہے، اگرچہ یہ انہی منقولات میں میں بھی موجود ہیں جن کا سند نقل ہے اور جس کے باسے میں نقل کے علاوہ دوسرے طریقوں سے بھی صحیح صورت حال کا یہہ جیلا جاسکتا ہے ۔

اب رہ جاتا ہے اختلاف تفسیر کے اسباب میں سے دو مسیقی قسم کا سبب، یعنی وہ جس میں ذریعہ علم استدلال ہوتا ہے زکر لفظ۔ تو اس میں زیادہ تر غلطیاں دو ہجتوں سے ہوئی ہیں اور صحابہ تابعین اور ان کے نقش قدم پر چلنے والے بعث تابعین کی تفاسیر کے بعد ہوئی ہیں کیونکہ وہ تفاسیر حسن میں صرف انہی اسلام (صحابہ، تابعین اور بعث تابعین) کا کلام ذکر کیا جاتا ہے، ان میں ان دو ہجتوں کی قیل کی کوئی چیز نہیں پائی جاتی۔ جیسے تفسیر عبدالرازاق، تفسیر فرعیح، تفسیر عبد بن حیید و تفسیر عبد الرحمن بن ابراهیم اور صیہ تفسیر اسحاق بن راہویہ، تفسیر بقی بن مخلد، تفسیر بقی بن مخلد، تفسیر ابو بکر بن المنذر، تفسیر سفیان بن عینیہ، تفسیر السدی، تفسیر ابن حجر، تفسیر ابن ابی حاتم، تفسیر ابو سعید الشرج، تفسیر ابو عبد اللہ بن ماجہ اور تفسیر ابن مردوبیہ —

سیراں ای مام، سیرا بوجیادا ن، سیرا بوجیادا مدن، ماجد اور سیرا ان مردویہ —  
متذکرہ بالا دو جھتوں پر عمل کرتے ہوئے تفسیر کرنے والے یہ دو گروہ ہیں: —

ایک گروہ تودہ ہے جس نے اپنے ذہن میں پہلے اسی سے ایک نظریہ قائم کر رکھا ہے، پھر قرآنی الفاظ کو لکھنے تاں کر اس

پر منطبق کرتا ہے اور دوسرا گروہ وہ ہے جس نے قرآن کی تفسیر مغض اس امر کے ساتھ کی جس کو ایک عربی بولنے والا مراد یلتا ہے بغیر اس امر کا لحاظ کئے ہوئے کہ متكلّم کا یقین قرآن ہے اور کس پر نازل ہوا ہے اور اس کے مخاطبین اول یہ کسے لوگ تھے۔ تو اول الذکر لوگوں نے تصرف اس مطبع نظر کی رعایت کی جسے پہلے ہی اذہان میں جمالیا گیا تھا، بغیر یہ دیکھے ہوئے کہ قرآنی الفاظ اپنی دلالت و بیان کے اعتبار سے اُس نظر یہ کہ تمہل بھی ہو سکتے ہیں یا نہیں جسے انہوں نے ذہنوں میں قائم کر دکھا ہے اور دوسرے حضرات نے محض الفاظ کی رعایت کی اور صرف یہ پیش نظر کھا کر اس سے ایک عرب کیا مراد لیتا ہے بغیر یہ لحاظ کئے ہوئے کہ قرآن کے متكلّم کا مقصد اور سیاق کلام کیا ہے۔

پھر ان دونوں گروہوں میں سے اگرچہ اول الذکر کی نظر پہلے معنی کی طرف ہوتی ہے اور ثانی الذکر کی پہلے لفظ کی طرف ہوتی ہے، تاہم یہ ثانی الذکر لوگ اکثر لغوی طور پر لفظ کو اس معنی پر بخوبی کرنے میں ملی ہی غلطی کر جاتے ہیں جیسی غلطی اس میں اول الذکر حضرات سے سرزد ہوتی ہے، اول الذکر حضرات اسی معنی کی صحت میں جس کے ساتھ انہوں نے قرآن کی تفسیر کی ہے، ولی ہی غلطی کر بیٹھتے ہیں ملی ہی غلطی ثانی الذکر گروہ نے کی ہوتی ہے۔

پہلے گروہ والے دو طرح کے لوگ ہیں کبھی تو وہ قرآنی الفاظ سے اس کے وہ مدلول فرمادی سلب کر لیتے ہیں جو اس کے مدلول و فرماد ہیں اور کبھی وہ قرآنی الفاظ کو ایسے معنی پر بخوبی کرتے ہیں جس پر نہ لفظ کی دلالت ہوتی ہے اور نہ وہ فرمادیا جائے ہے اور دونوں حالتوں میں کبھی وہ معنی برے سے باطل ہوتا ہے جسے نفی کی صورت میں یا اثبات کی صورت میں انہوں نے فرمادیا ہے تو وہ اس صورت میں دلیل اور مدلول دونوں میں وہ غلط کارہنوا کرتے ہیں اور کبھی وہ معنی برے سے باطل تو نہیں، بلکہ حق ہی ہوتا ہے اور ایسی صورت میں غلطی مدلول میں چاہے نہ ہو، مگر دلیل میں وہ بر سر غلط ہوتے ہیں۔

پس جن لوگوں نے دلیل اور مدلول دونوں میں بھٹکو کر کھائی ہے، مثلاً اصل بعثت کا گروہ تو انہوں نے ایک ایسا ملک اختیار کر رکھا ہے جو اس کے حق میں منافی ہے جس پر امّت و سلطاناً نہ ہے، جو کم ایسی پرجمع نہیں ہو سکتی، جیسا کہ ائمّہ سلف اور اُن کے ائمّہ ہیں ۔۔۔ ان اصل بدیع نے قرآن کو اپنا تختہ مشق اس طرح بنایا کہ وہ اپنے نظریات کے مطابق کھینچتاں کر قرآن کی تاویل کرتے ہیں اور اس باب میں کبھی تو اپنے مسکن کی تائید کے لئے آیات سے اس قدر دور از کار استدلال کرتے ہیں کہ وہ آیات، اس کی تمہل نہیں ہوتیں اور کبھی ایسا کرتے ہیں کہ اپنے مسکن کے خلاف پڑنے والی آیات میں ایسی تاویل کرنے سے بھی ذریعہ نہیں کرتے جو تحریف کے شار میں آتی ہے۔

غرض، مقصود یہ ہے کہ تفسیر قرآن کے باب میں ان (اصل بدیع) کی روکش یہ ہے کہ انہوں نے ذہنوں میں جو ایک خود ماننے والے پہلے ہی سے جما رکھی ہے۔ قرآن کو اس پر چسپاں کرتے چلے گئے، حالانکہ نہ ان کی رائے کی موافقت میں اور نہ ان کی تفسیر کی تائید میں صحابہؓ یا ائمّہ مسلمین سے کوئی دلیل فراہم ہوتی ہے اور ان کی تفاسیر باطل میں سے کوئی ایسی تفسیر نہیں جس کا باطلان بہت سی وجہ سے ظاہر ہوتا ہو۔

ان تفاسیر کے باطلان کے ظاہر ہونے کی دو صورتیں ہیں۔ ایک یہ کہ ان کی بیان کی ہوئی تفسیر کے غلط ہونے کا عالم حاصل ہو جائے اور دوسری یہ کہ ان کی تفسیر یا تو اپنے باطل مسکن پر دلیل بنتی ہو یا بد مقابل کے جواب میں بیان کی گئی ہو۔ پھر ان میں سے بعض ایسے ہیں جو عبارت اڑائی میں بیٹھوں رکھتے ہیں اور بڑی فصح عبارت لکھتے ہیں، مگر ساتھ ہی ساتھ اپنے باطل عقائد کو اپنی تحریر میں اس طرح چھپا دیتے ہیں کہ اکثر لوگ اس زہر کو نہیں معلوم کر سکتے۔ لہ۔ (ماشیہ اگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیں)۔

پھر علامہ ابن تیمیہ کہتے ہیں کہ : —

” فلاسفہ، فرمانده اور راہپیوں کا معاملہ تو اور زیادہ بڑھ گیا ہے، کیونکہ انہوں نے ایسے عجیب و غریب طریقوں سے قرآن کی تفسیر کی ہے کہ ناطقہ سے بیکار ہے، اسے کیا کہیے، مثلاً تبّتَ یہاں آبی نہیں سے تعلق را فضیلت کا یہ تفسیری ثابت کر کر اس (دونوں ہاتھ) سے مراد ابو بکر و عمرہ ہیں ”

حاصل کلام یہ ہے کہ صحابہ و تابعین کے مذاہب اور ان کی تفسیرے سے تباہ کر کے اس کے منافع کو جو اختیار کرتا ہے، تو اس بارہ میں وہ خطا کا رارہ بعینی کم جھا جائے گا، اگرچہ وہ اجتہاد کی راہ سے ایسا کرتا ہے، اور غلط اجتہاد اگرچہ عند اللہ تعالیٰ معاافی ہوتا ہے، لیکن یہاں مقصود تو بتانا ہے کہ علم کے طریقہ اور اس کے دلائل اور صواب کی روشنی کیا ہے، کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ قرآن کو صحابہؓ تابعین اور ان کے تابعین نے پڑھا تھا اور یہ کہاں کی تفسیر اور اس کے معاملہ کا اس ملک میں سب کے زیادہ ملکتے ہیں جس جملہ اس حق کو سبکے بڑھ کر جانتے ہیں جسے دے کر اللہ نے اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کو مسیح فرمایا تھا، اہم ابھی شخص ان کے قول کی مخالفت کرتا ہے اور ان کی تفسیر قرآن کے علی الرغم تفسیر کرتا ہے تو وہ دلیل اور مدلول سب میں غلطی کا ارتکاب کرتا ہے۔ رہے وہ لوگ جن سے مدلول میں نہیں بلکہ دلیل میں غلطی ہوئی، تو ان کی مثالیں صوفیا، اور داعفینی فقہاء و عیارہم میں ہیں ہیں کہ ان کی تفسیر قرآن معانی پر مشتمل ہونے کے باوجود ایسی ہوتی ہے کہ قرآنی الفاظ ان معانی پر دلالت نہیں کرتے، جن کی بحثت مثالیں ابو عبد الرحمن سلمی کی ”حقائق التفسیر“ میں ملتی ہیں۔ اور جب یہ لوگ اپنی تفسیر میں غلط معانی بھی بیان کرتے ہیں تو پھر وہ قسم اول کے لوگوں میں داخل ہو جاتے ہیں، یعنی وہ جو دلیل اور مدلول دونوں میں غلط کار ہیں، کیونکہ جو معنی ان کے نظر ہوتے ہیں وہ بصرے سے فاسد ہوتے ہیں ”

## (۲) — اصول تفسیر

پھر علامہ ابن تیمیہ اپنی مذکورہ کتاب میں تفسیر کے صحیح طریقے کی جانب اس طرح رہنمائی کرتے ہیں کہ : —

”تفسیر کے لئے بہترین طریقہ یہ ہے کہ قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کی جائے، کیونکہ قرآن میں اکثر دیشتریہ بات ہے کہ اگر ایک جگہ اجمال سے کام لیا ہے تو دوسری جگہ اس کی تفصیل کر دی گئی ہے اور یہیں ابہام ہے تو دوسری جگہ اس کی تشریح دو قسم ہل جاتی ہے اور اگر اس میں کامیابی نہ ہو تو پھر سُنّت کی طرف رجوع کرو کیونکہ وہ قرآن کی شرح اور اس کی وضاحت کرتی ہے بحثاً مخافیٰ تو یہاں تک فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دیا ہوا ہر حکم قرآن کی تفسیر میں شامل ہے۔ اور جب تفسیر قرآن میں ہلے اور نہ سُنّت میں تو پھر ہمیں احوال صحابہؓ کی طرف رجوع کرنا چاہیے کیونکہ وہی قرآن کی نزدہ

اہ (حاشیہ گذشتہ صفحہ) اس دور میں پرویزی کا انداز تحریر ہے کہ وہ ادبی اسلوب میں سب کچھ کہہ جاتا ہے، ہمارے وہ نوجوان جن پر مغربی افکار کا غلبہ ہے ایسی ادبی تحریروں سے اپنے ایمان کو برپا کرتے رہتے ہیں۔ (اسدی)۔ لہ ابوہبیبے دونوں ہاتھوں ۔

سہ صرف دلیل میں غلطی کرنے کا مطلب یہ ہے کہ معنی و مضمون (تفسیر) تو اپنی جگہ صحیح ہے لیکن قرآن کے الفاظ اس پر دلالت نہیں کرتے اور دلیل و مدلول دونوں میں غلطی کرنے کا مطلب یہ ہے کہ مفہوم بذات خود بھی ہے اور قرآن کے الفاظ بھی اس پر دلالت نہیں کرتے —

(مترجم)

تفسیر (رسولؐ کی زندگی) کے میں شاہد ہیں اور ان احوال و ظروف اور اباب سے بخوبی واقع تھے، جن میں قرآن کا نزول ہوا ہے نیز فہم تام کے مالک اور علم صحیح کے حامل تھے، خصوصاً اُن کے علماء، و اکابر شلام ائمہ ارجعیہ یعنی فلسفائے راشدین اور بہادیت یا فاتحہ ائمہ جیسے عبداللہ بن مسعود وغیرہ ۔۔۔ ابن حبیر طبری نے اپنی اسنادے روایت کیا ہے کہ عبداللہ بن مسعود فرمایا کہ تھے کہ اُس ذات کی قسم جس کے سو اکوئی الانہیں، لکھ کوئی آیت کتاب اللہ کی ایسی نازل نہیں ہوئی ہے جس کے متعلق مجھے علم نہ ہو کوئی کس کے بالے میں نازل ہوئی اور کہاں نازل ہوئی اور اگر میں کسی ای شخص سے دا قف ہوتا ہو مجھ سے زیادہ کتاب اللہ کا عالم ہوتا اور اس کے پاس پہنچنے کے لئے سواری پر جایا جا سکتا تو میں ضرور اس کے پاس جانا ۔۔۔ نیز ابن مسعود سے روایت ہے کہ ہم میں سے جب کوئی شخص دشمن آیتیں سیکھ جاتا تو اگر نہیں بڑھتا ہتا تو قیقدان کے معاملی مذہب ایسا پر علیل نہ کر لیتا اور انہی بہادیت یا فتہ انہیں سے جبرا ائمہ عبداللہ بن عباس ہیں۔ چنانچہ ابن مسعود فرمایا کہ تھے کہ ابن عباس کیا ہی خوب ترجمان القرآن ہیں ۔۔۔

رہی یہ صورت کہ تفسیرہ قرآن میں ملے، نہ سنت میں اور نہ اقوال صحابہؓ میں، تو اسی حالت میں اکثر ائمہ نے اقوال تابعین کی طرف رجوع کیا ہے۔ مثلاً مجاهد بن حییر کی طرف، چانچہ محمد بن احیا قات نے اپنی اسنادے روایت کیا ہے کہ مجاهد کہا کرتے کہ میں نے مصحف قرآن کا ازابتہ، تا انتہا انین مرتبہ ابن عباسؓ سے اس طرح دو رکھا ہے کہ ہر آیت پر انہیں سفہہ رتا اور اس کی بابت تشریح و تفسیر پوچھتا

ای طرح دوسرے تابعین ہیں مثلاً سعید بن جبیر، عکبر مرموی ابن عباسؓ، عطاؓ بن ابی رباح، حسن بصری (متوفی ۷۳ھ)، مسروق بن الاجدع (متوفی ۷۳ھ)، سعید بن المیب، ابوالعالیہ (متوفی ۷۹ھ)، زیع بن انس (متوفی ۷۹ھ)، قادہ اور حمک بن مذاہم (متوفی ۷۵ھ)، وغیرہم اور ان کے تبع تابعین کے علماء تفسیر کریں وہ ملیل القدر علماء ہیں جن کے اقوال آیت کی تفسیر میں نقل کے جاتے ہیں، لیکن مختلف الفاظ پشتیل ان کی عبارتیں دیکھ کر بے علم لوگ اس وہیں میں مبتلا ہو جلتے ہیں کہ ان کا اپس میں اختلاف ہے۔ اس بنابرہ ان اقوال کو اختلافات کا زندگ دے کر نقل کرنے لگتے ہیں۔ حالانکہ ایسا نہیں ہے، یکوئی کوئی توجیہ کے لازم یا نظری کو بیان کرتا ہے اور کوئی بعینہ اس پر چکر کو اس طرح الفاظ تو مختلف ہوتے ہیں مگر بکام رجح ایک ہی ممکنی ہوتا ہے جسے جداجد الفاظ طویل میں ظاہر کیا گیا ہے، لہذا عاقل اور فہم دہ ہے جو اسے اپنی طرح سمجھ لے اور خیال رکھے ۔۔۔ لیکن محسن رائے سے خود ساختہ تفسیر کرنا حرام ہے، چنانچہ عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بھوک شخص لغیر علم کے قرآن میں فھٹکو کرتا ہے وہ اپنے لئے جہنم میں ٹھکانا بنالے ۔۔۔ اور اسی نے سلف کی ایک جماعت ایسی تفسیر سے قطعاً گریز کرتی ہے جس کا انہیں علم نہیں ہوتا تھا ۔۔۔

لیکن جس شخص کو نعمت اور شرع کا اپنی طرح علم ہو، اور وہ تفسیر کے باب میں گلکوکرتا ہے، تو ایسے شخص کے لئے کوئی ممانعت نہیں ہے ۔۔۔ یہی وجہ ہے کہ سلف کی اسی مذکورہ جماعت کے تفسیری اقوال بھی روایت کئے گئے ہیں اور دونوں بالوں میں کوئی تضاد نہیں ہے، اس لئے کہ وہ انہی مودع میں بولتے تھے جنہیں وہ جانتے تھے، اور جس کا انہیں علم نہیں ہوتا تھا اس کی بابت سکوت اختیار کرتے اور ایسا ہی طریقہ عمل ہر شخص پر واجب ہے ۔۔۔



# تفسیر بالروايات محدثین کامل

تفسیر میں بجود اتنیں ہیں ان کے متعلق ائمہ حدیث کی شہادت ہے کہ وہ بالعموم ضعیف بلکہ موضوع ہیں۔ امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ بحوالیہ المؤمنین فی الحدیث کہے جاتے ہیں، ان کا قول ہے کہ: —

”تین قاتلیں ہیں جن کی کوئی اصلاح نہیں — ماحسَم، معازَمی اور تفسیر۔ (القان)

عام خیال یہ ہے کہ ”صحابہ رضی“ میں بجود روایات ابواب التفسیر میں آئی ہیں وہ صحیح ہیں مگر ان پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ وہ بھی امام موصوف کے اس قول سے مستثنی نہیں ہیں۔ چنانچہ صحابہ رضی سے تفسیر بالروايات کی چند شایع نکال کر پیش کی جاتی ہیں۔ جن میں سے کچھ تزویہ قرآن کے مخالف ہیں، کچھ دوسری حدیثوں سے متعارض اور بعض علم و عقل کے خلاف، جن سے واضح ہو جاتا ہے کہ یہ تفسیریں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہرگز نہیں ہوتیں۔

(۱) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ رَبِّيْ إِنِّيٌّ كَيْفَ تَحْكُمُ الْمُؤْمِنِيْنَ اور جب کہ اب اہمیم نے اے زبت! مجھے دکھلانے کے قَالَ أَوْلَوْ تَوْمِيْنَ - قَالَ بَلَىٰ وَلِكُنْ لَيَطْعَمَنَّ قَلْبِيْ (تَوْمِيْنَ) تو کس طرح مُردوں کو زندہ کرتا ہے۔ اللہ نے فرمایا کہ کیا تو ایمان نہیں لایا ہے۔ اب اہمیم نے کہا کہ بیشک (ایمان لایا ہوں) لیکن چاہتا ہوں کہ میرا دل مطمئن ہو جائے۔

اس کی تفسیر میں حضرت ابوہریرہؓ سے صحیح سچاری میں یہ روایت درج کی گئی ہے کہ: —

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہم اب اہمیم سے زیادہ شک کرنے کا حق رکھتے ہیں جبکہ انہوں نے کہا کہ اے زبت مجھے دکھلانے کو کس طرح مُردوں کو زندہ کرتا ہے۔“

یہ روایت قرآن کے بھی خلاف ہے اور عقل کے بھی، یونکہ قرآن نے حضرت اب اہمیم کے ایمان کی تصریح کر دی اور وہ بھی بلی کے لفظ کے ساتھ یعنی بے شک میں مومن ہوں اور ایمان نام ہے علم الیقین کا جس میں کوئی ثابتہ شک کا نہ ہو۔

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهِ | مومن تو بس وہی ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے شُقْلُوْ يَرَتَ بُوَا — (۶۹)

چجھاۓ کہ حضرت اب اہمیم میے اولو العزم رسول کا ایمان اللہ کے مُردوں کے زندہ کرنے پر جو بادشاہ سے اسی مسئلہ پر بحث کر لگتے ہے جس کا ذکر اس سے پیشہ کی ایات میں ہے، ان کو اس کے اول علم الیقین اور ایمان کا مل عامل تھا۔ وہ چاہتے تھے کہ مرف اٹینان اور عین الیقین، نہ کوئی شک کا ذرا، مگر یہ روایت ظاہر کرتی ہے کہ حضرت اب اہمیم کو شک تھا۔

(۲) وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُؤْمِنَيْ لِسْنَةِ اِبْرَاهِيمَ بِتَذْنِيْتِ (لِمَلَكِ) اور ہم نے مومنی کو لوٹھلی ہوئی شایاں دیں۔

اس کی تفسیر روایت کے ساتھ اس طرح کی گئی ہے: —

”ایک رفعاً سخنضرت تشریف فرمائے تھے، سامنے سے دو یہودی گزرے، ایک نے دوسرے سے کہا کہ چو اس نے بغیرے

کچھ سوال کریں۔ دوسرے نے کہا کہ پیغمبر نہ کہو سُن لے گا تو اس کی چار آنکھیں ہو جائیں گی (یعنی خوش ہو گا) اس کے بعد وہ آپ کی خدمت میں آئے اور دریافت کیا کہ موسیٰ کو نہ آئیں کون کی دی گئی تھیں؟ آپ نے فرمایا وہ یہ ہیں کہی کو خدا کا شریک نہ بناؤ، زنا نہ کرو، کھتی بے گناہ کو قتل نہ کرو پیغمبر تھی نہ کرو، جادو نہ کرو، کبھی حاکم کے پاس بے جرم کی خلی نہ کھاؤ، سو نہ کھاؤ، کسی پاک دامن پر تہمت نہ لگا و اور میدانِ جہاد سے نہ بھاگو (اس نوں لکھ میں راوی کو شک ہے) اور فاص تھہاکے لئے ائے ہیو! دسوالِ حکم یہ ہے کہ سببت کے دن زیادتی نہ کرو، یہ سُن کر دونوں ہیودیوں نے آپ کے دست پا کو بوسہ دیا — (یہ حدیث جامع ترمذی ہسن داہم احمد، نسائی ابن ماجہ اور ابن حبیر میں ہے) —

حضرت موسیٰ کے تسع آیات کی تفسیر توریت کے احکام تور کے ساتھ جو اس حدیث میں کی گئی ہے اور جس کو امام ترمذی نے "حسن صحیح" کہا ہے نہ صرف یہ کہ یہ صحیح نہیں ہے بلکہ قرآن کی رو سے اس کا صحیح ہونا ممکن ہی نہیں ہے کیونکہ یہ نو شانیاں حضرت موسیٰ کو دقت ملی تھیں جب میں سے مصر جاتے ہوئے اللہ نے ان کو فرعون اور اس کی قوم کی طرف رسول بنا کر بھیجا تھا اور اس وقت تک نہ تورات نازل ہوئی تھی اور نہ اس کے احکام عشرہ تھے۔ ان دونوں باتوں کی تصریح قرآن میں موجود ہے۔ سورہ نمل میں ہے: —

فِي تَسْعَ آيَتٍ إِلَى فِرْعَوْنَ وَ قَوْمِهِ (۱۲) — نو شانیاں لے کر فرعون اور اس کی قوم کی طرف — پھر سورہ اعزاف میں حضرت موسیٰ کا قصہ تفصیل کے ساتھ بیان کر کے ان نشانیوں کو گناہ دیا ہے، یعنی عصماً، یہ بیضا، قطع انقدر طوفان، ملکی، ہجول، مینڈک اور خوں —

اس کے مذکوں بعد حضرت موسیٰ اللہ کے حکم سے بنی اسرائیل کو مصر سے لے کر نکلتے ہیں۔ فرعون معا پسے شکر کے ان کا پیچا کرتا ہوا سمندر میں غرق ہوتا ہے اور حضرت موسیٰ بنی اسرائیل کو لئے ہوئے کوہ طور کی طرف آتے ہیں۔ وہاں اللہ ان کو میقات پر بلا تابے اور بنی اسرائیل کی صدایت کے لئے قورات عطا کرتا ہے —

لِمُوسَىٰ إِلَىٰ اضْطَرَبَتِ الْأَرْضُ عَلَى النَّاسِ بِرُسْلَاتِيٰ اے موسیٰ! میں نے تجھ کو اپنے پیغامات اور ہمکامی کیلئے دِیکَلَادِیٰ فَخَدَّدَ مَا أَتَيْنَاهُ وَ كُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ لوگوں پر چن لیا، سو جو کچھ میں تجھ کو دیتا ہوں لے اور شکر کراؤ وَ كَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَكْلَوَاجِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَ كَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَكْلَوَاجِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَ کی تفصیل ہو دی —

علاوہ بیش اس روایت میں سو نہ کھاؤ، جادو نہ کرو، میدانِ جہاد سے نہ بھاگو، سخن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نیاں اسے احکام عشرہ میں سے گناہ کرنے ہیں، حالانکہ ان تینوں میں سے ایک بھی ان میں سے نہیں ہے، احکام عشرہ یہ ہیں: —

میرے آگے تیر کوئی دوسرا خدا نہ ہو، تو خداوند اپنے ہذا کا نام بے سبب نہ لے (بھجوںی اقسام نہ کھا) سببت کے دن کو یاد رکھ، اپنے باپ اور ماں کو عزت دے، خون نہ کر، زنا نہ کر، پیوری نہ کر، اپنے ہمسایہ کی جو رکورڈت چاہ، اپنے ہمہ پر بھجوئی گوئی نہ دے، اپنے ہمسایہ کے کبھی مال کا لالج نہ کر — (تورات مسراستنا ۶-۵)

۲ — بدقتی مسلمانوں میں عہدِ صحابہ ہی میں ابو بکر و علیؑ کے جھگڑے پیدا ہو گئے جس کی وجہ سے اشخاص کے مناقب قرآن آیات سے بھی لکلنے کی کوشش ہونے لی تھی، چنانچہ بہت سی ایتوں کی تفسیر ایسی روایتوں کے ذریعہ کی گئی ہیں جن سے معتقد علیہ شخصیتوں کے فضائل ثابت ہوں۔ سورہ حج میں ہے: —

الْمُوْتَرَأَنَ اللّٰهُ يَسْجُدُ لَهُ، هُنَّ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ كَيْلُو نَهْيِرِ بِهَا كَرْ جَوَسَانُو اور زمینوں میں ہیں وَالشَّرَوْبِ كَوْدَه

فِي الْأَكْمَاضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجْوُ وَالْجَنَانُ  
وَالشَّجَرُ وَاللَّادُوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ فِي كِتْمَوْ  
سَعِيٌ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يَهْيَنَ اللَّهُ فَمَالَهُ  
مِنْ مُثْكِرٍ مَطِينٌ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ  
هَذَا إِنْ خَصَّنِيْ اخْتَصَّمُوا فِي تَأْكِيْلِهِمْ<sup>۱۱۱</sup>) أَبْنَيْنِ رَبِّكَ كَمَا بَارَ مِنْ حَجَّلَهُ أَكِيْمَهُ —

آیت یہ "هذا ان" کا مشاریع موجود ہے کہ بنی نویں انسان یہ بہت سے ایسے ہیں جو اپنے رب کو بسہدہ کرتے ہیں۔ اور بہت سے نہیں کرتے۔ یہ دونوں ہیں کہاں ہیں باہمی نزاع رب کے بارے میں مگر روایت یہ کہتی ہے کہ :

"یہ آیت جنگ بدر میں حضرت علیؓ اور حضرت حمزةؓ اور عبیدہؓ کے متعلق نازل ہوئی جو شیرہ اور عتبہ اور ولید کے مقابلے کیلئے کے تھے۔ مشکل یہ ہے کہ سورج مکی ہے اور جنگ بدر مذکور میں ہوئی۔ اس لئے یہ شانِ نزول کیسے ہو سکتا ہے، لیکن چونکہ یہ روایت بخاری میں ہے اس وجہ سے علامہ جلال الدین سیوطیؓ کو "هذا ان" سے تین اور جامع البیان کو چھاہیتوں کو مدینی قرار دینا پڑا امتا متأخرین نے تو پوری سورہ کو مدینی کہہ دیا، چنانچہ مصاہف میں مدینی ہی لکھا جاتا ہے" —

اذِنْ قَالَ سَيِّدُ الْمُرْسَلِينَ مِنْ سُلَّمَانَوْنَ كُوْدِيَا گَيَّا ہے، یہ خیال ہو سکتا تھا کہ یہ مدینی ہے۔ کیونکہ یہ اجازت مدینہ ہی میں بل سکتی تھی، مگر جامع ترمذی میں روایت ہے کہ یہ اجازت مکہ سے نکلنے وقت می۔ اس لئے اس بُنیاد پر بھی اس سورہ کو مدینی کہنا صحیح نہ ہوگا بالفرض اگر یہ آیات مدینی بھی ہوں تو قرآن سے عدول کرنا جس میں "هذا ان" کا مشاریع مذکور ہے کس طرح جائز ہو سکتا ہے ۶۔

فَالَّذِيْنَ قَعَدُتْ هَذِهِ الْأَرْضَ يَأْبُرُوا هِيمُمْ بُتْ پُرْسَوْنَ نَے پوچھا کہ اے ابراہیمؑ کیا تو نے ہمارے  
قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَيْرُوْهُمْ هَذِهِ الْأَسْكُونُوْهُمْ دِارَتْ بُتْ نَے توڑا ہے۔ (۶۳-۶۴) —

کَانُوْا يَنْصِلِقُوْنَ اگر بول سکتے ہوں —

اس کی تفسیر میں حضرت ابوہریرہؓ سے روایت کی ہے کہ :

إِبْرَاهِيمَ نَزَّلَهُمْ نَبْعَدَهُمْ بِالْمَرْتَبَيْنِ بَارِ، إِنَّهُوْ نَزَّلَهُمْ حَالَ الْكَبَرِ بِيَمَارِنَتْهُ اُوْرَ (اپنی بیوی) سازِرَةَ کو بہن بتایا، پھر بتوں کو خود توڑا اور جب بُت پرستوں نے پوچھا تو کہا کہ اس بُتے بُت نے توڑا ہے۔

یہ روایت قرآن کریم کے بالکل خلاف ہے کیونکہ اس میں حضرت ابراہیمؑ کے متعلق ہے —

إِنَّهُ کَانَ صَلِيلُقَانِيْتَاً۔ (۱۹) — حقیقت یہ ہے کہ وہ نہایت سچے نبی تھے۔

اللَّهُجَنِ كُوْتَقْتِيقَ کے ساتھ پچا قرار دے یہ یکی ملکن ہے رسولِ اعظم صلی اللہ علیہ وسلم جو اسی کی اولاد اور اسی کی بُت کے پیر و تھے، اس کو کاذب کہیں؟ یہ تین کذب حضرت ابراہیمؑ کے جو بیان کئے گئے ہیں، ان میں سے حضرت سارہ کوہن بنانے کا واقعہ قرآن میں نہیں ہے اور جس طرح پریقصہ بیان کیا جاتا ہے اس سے صاف طور پر اس کا مجموع ہونا واضح ہو جاتا ہے۔ دوسرا جھوٹ کہ انہوں نے کہا کہیں بیمار ہو تو کیا بیماری کوئی ایسی چیز ہے جو انسان میں نادر و نایاب ہے؟ ہزارہا قسم کی چھوٹی بڑی بیماریاں، میں جن سے کمتر کوئی انسان غالی ہوتا ہے اگر اس وقت جبکہ مشرک ان کو اپنے ساتھ لے جانا چاہتے تھے، انہوں نے اپنی بیماری کا عذر کیا تو اس کو کذب قرار دینے کی کیا دلیل ہے؟ قیس اجھوٹ کہ انہوں نے بتوں کو خود توڑا اور ازالہ لگایا بڑے بُت پر۔ تو پر طویل معرض بحث میں مخالفوں کو مراکث کرنے کے لئے افتخار

کیا تھا جس سے بہتر اتفاق حق کی اور کوئی صورت نہ تھی، چنانچہ ان کو مشرط کر کے اس طرح فرمایا کہ یہ بڑے بُت کا فعل ہے۔ اگر یہ بت بول سکتے ہوں تو ان سے پوچھ دیکھو۔ جس کوئی کو مشرکوں نے کچھ دل میں سمجھا اور سر جھکایا اور کہا کہ تم نہیں تو یہ معلوم ہے کہ یہ بولنے نہیں ہے۔ اس قول کو دنیا میں کوئی صاحب عقل جھوٹ نہیں کہہ سکتا۔ امام رازیؒ نے اس کو اپنی تفسیر میں اصولِ مناظرہ کے لحاظ سے معارضہ قرار دیا ہے اور پائیج وجوہ سے ثابت کیا ہے کہ یہ جھوٹ نہیں ہے۔ اگریں یہ بھی کہا ہے کہ سجائے ایک مدقیق بنی کے اس روایت کے راویوں کو جھوٹا کہنا زیادہ آسان ہے۔

۱۷) یٰاَيُّهَا الَّذِينَ اَمْنَوْا لَا تَكُونُنُوْكَالَّذِينَ اَذْوَأْ مُؤْسِيٰ فَبَرَّاً اَلِلَّهُمَّ مَسَّاْتُ الْوَوْا (۲۹) کو اذیت دی، سو اللہ نے اس کو ان کی تہمت سے بُری کر دیا۔ اس کی تفسیر میں جامع ترمذی میں حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ:

”حضرت موسیٰ علیہ السلام بڑے حیادار تھے، اس طرح جسم کو چھپائے رکھتے تھے کہ کوئی جھنڈا اس کا دکھائی نہیں تیا تھا، بنی اسرائیل کے لوگوں نے ان کو تنا شریع کیا اور کہا کہ یہ اس قدر اپنے بدن کو چھپائے رکھتے ہیں تو اس کی وجہ ہے کہ ان کو برس یا اور اس قسم کی کوئی بیماری ہے۔ اللہ نے چاہا کہ موسیٰ کو ان کی تہمت سے بُری کرے، موسیٰ ایک دن تہنیا میں اپنے کپڑوں کو ایک پتھر پر کھڑک کرنے لے گئے۔ جب فارغ ہوئے اور کپڑے لینے کو اس کی طرف بڑھے تو پتھر ان کے کپڑوں سیمیت بھاگا۔ موسیٰ اٹھ لے کر اس کے پیچے دوڑے یہ کہتے ہوئے کہ اے پتھر! میرے کپڑے، اے پتھر! میرے کپڑے، یہاں تک کہ بنی اسرائیل کی ایک جماعت میں پہنچ گئے، انہوں نے ان کو بربندہ دیکھ لیا اور ان پر ظاہر ہو گیا کہ وہ ساخت میں سب سے بڑا ہے۔ حضرت موسیٰ نے اس طرح اللہ نے ان کا زخم سے موسیٰ کو بُری کر دیا۔ اس جگہ پہنچ کر پتھر لے کر پہنچے۔ پتھر کو اٹھ سے مارنے لئے، اللہ کی قسم اس میں ان کی لاہٹی کے نشانات میں۔ یعنی، چار یا پانچ“

اس روایت میں غور کرنے کے قابل یہ امر ہے کہ راوی قسم کھا کر بیان کرتا ہے کہ پتھر میں ان کی ضرب کے نشانات میں ابھرم و ولقین کے ساتھ کو گویا اس نے خود مارتے دیکھا ہے۔ اور یہ اس کے سچے ہونے کی نشانی نہیں ہے۔ علاوہ بریں۔ پتھر بے جان، بے ارادہ شے ہے اس کا کپڑوں کو لے کر بھاگنا ایک معحر اور امر ہو گا، جو محباص اللہ ای ہو سکتا ہے اور یہ چیز حضرت موسیٰ جیسے اول العالم کو پر منفی نہیں رہ سکتی تھی، پھر اس کو اٹھ سے مارنے کے نیکی میں غرض امارات کذب اس روایت میں واضح ہیں۔

”وَالْآخِرَ يَقُولُ مِنْهُوْلَمَا يَلْتَهُوْ اِبْهَهُ“ کی تفسیر میں جامع ترمذی میں حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ کتنے سوال کیا کہ وہ کون لوگ ہیں؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فاموش ہے، پھر اپنا ہاتھ سلمان (فارسی) کے اوپر رکھا اور فرمایا کہ قسم ہے اس کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ اگر ایمان ثریا پر بھی محق ہو تو اس کی قوم میں ایسے لوگ ہوں گے جو اس کے پالیں کے۔ پھر ایت ذیل کی تفسیر میں ہے۔

”وَإِنْ تَنْتَوْ لَوْا يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُوْ (۳۸)“ اور اگر قسم پیچے موروث گئے تو تمہارے سوا کسی اور قدم کو اللہ تھا رے عومن میں بدالے گا۔

یعنی اے اہل عرب! اگر قسم اللہ کے اُن فرائض کی تبلیغ وغیرہ میں جو اس نے ہتھا رے ذمہ جاندے ہیں اور جن کی ادائیگی کی وجہ سے تم کو ”خیر اُمرت“ کا لقب دیا ہے، کوتاہی کرو گے تو وہ تم کو چھڑ کر کسی دوسری قوم کو امام الاقوام بنادے گا جو اُن فرائض کو بھی طرح ادا کرے۔

ام ترمذی نے حضرت ابو ہریرہؓ کی روایت لکھتے ہیں کہ : —  
”لوگوں نے پوچھا کہ یا رسول اللہؐ کس قوم کو اللہ ہماری جگہ جن لے گا؟ آپ نے سلامانؓ کے موذن سے پڑا تھا مار کر فرمایا —  
”اس کی قوم کو، اس کی قوم کو —“

ان روایات سے اہل فارس کے ایمان کی چیزیں، ان کی دماغی برتری اور ذہنی فوکیت کی سند رسول اللہؐ کی زبان سے مہیا کرنا مقصود ہے۔ کیونکہ وہی خلافت عباسیہ میں جلد مناصب حکومت پر قابض تھے اور رواۃ حدیث بھی زیادہ تر عجمی تھے —

(۹) جب یہ آیت نازل ہوئی یا یَكُوْنُ الْدِيْنُ اَمْنُوْا صَلُوْعَلِيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا (۷۷) اے مونو نبی پر کو دھیجو اور سلام، تو حضرت بشیر بن سعدؓ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہم کس طرح آپ کے اوپر درود بھیجا کریں؟ آپ نے دیر تک سکوت کیا، پھر فرمایا کہ گھوَاللَّهُوَصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الْمُحَمَّدِ كَمَا صَلَّى عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى إِبْرَاهِيمَ (الْأَغْرِيْبُ)، بعدی درود شریف ہے جس کو مسلمان نمازوں میں پڑھا کرتے ہیں —

ہر چند کہ یہ روایت صحیح سماری اور جامع ترمذی دلوں میں ہے لیکن اس درود کے یہ الفاظ اس آیت کی تفسیر نہیں ہو سکتے کیونکہ صَلُوْعَلِيْہِ میں صرف رسول کا ذکر ہے، اس کے ساتھ آں کا ذکر نہیں ہے اس آیت کے مطابق درود کے الفاظ اس طرح پڑھے جائیں گے، الَّهُهُوَصَلَّى عَلَى الْمُحَمَّدِيَا وَبَارِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَسَلِّمُوا لفظ بالک تسلیم میں شامل ہے۔ یہ درود جو نمازوں میں پڑھا جاتا ہے۔ اس کے الفاظ صرف حدیث سے ثابت ہیں۔ اس درود کو اس آیت کی تفسیر نہیں کہہ سکتے۔

(۱۰) قُلْ لَا اَسْتُكُو عَلَيْهِ اَجْرٌ اَلَا الْمَوْدَّةُ | کہہ دے کہ اس (تبیغ) پر نیں کوئی اجر قم سے نہیں مان لگتا، بھر جزو  
فِ الْقُرْبَى — (۲۲) رشته سلوک کے —

حضرت ابن عباسؓ نے اس کی تفسیر کی ہے کہ —

اے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قرابت جملہ بطور قریش میں تھی۔ اللہ نے آپ کی زبان سے اعلان کرایا کہ کہہ دو کہ میں تبلیغ قرآن اور تعلیم دین پر تم سے کسی اجر کا طالب نہیں ہوں، صرف رشته داری کا برداش میرے ساتھ رکھو —  
امام ترمذیؓ نے اس کو درج کرنے کے باوجود سعید بن جبیر نے نقل کیا ہے کہ : —

”قریبًا۔ کے معنی اس آیت میں ”الْمَوْدَّةُ“ کے ہیں، یعنی میری تبلیغ کا اجر کچھ نہیں ہوتے اس کے کمیری اولاد کے ساتھ مجتہ رکھو“

یہی دراصل وہی پر دیکھنا ہے اور قرآن کی سراسر تحریف۔ کیونکہ قرآن میں ”اَلَا الْمَوْدَّةُ لَكَ قُرْبَانِی“ نہیں ہے بلکہ ”اَلَا الْمَوْدَّةُ لَكَ فِ الْقُرْبَى“ ہے اور قریبی کے معنی رشته کے ہیں، رشته داروں کے نہیں۔ عمرت کی مجتہ لازمی گردانشے ان کو خلافت دینا بھی اُنت کا فلیظہ ہو جاتا ہے اور یہی ان کا مقصد رکھا —

جامع البيان میں اس آیت کی تفسیر میں ہے کہ : —

”اے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عباس سے فرمایا کہ قم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کسی شخص کے دل میں ایمان اس وقت تک داخل نہیں ہو سکتا جب تک کرم (یعنی عباس اور ان کی اولاد) کو اللہ و رسول کے لئے ممبُوٰب رکھو —“ امام ترمذیؓ نے ابواب التفسیر میں تو نہیں مکوئی آنناہت میں اس کو درج کیا ہے۔ یہ روایت عباسی خلفاء کی مجتہ کو لازم گزانتی ہیں جو بلند ادبی مکملان تھے۔ سوال یہ ہے کہ کیا اس ہبہ طردی سے تو توحید کا منارہ دنیا میں بلند کر لے کیلئے

آیا تھا، ایسا شکر کے قول ممکن بھی ہے کہ جب کسی کے دل میں اپنے جیسے دوسرے بے لب انسان کی محبت نہ ہو، اس وقت تک ایمان کا دل خلہ بھی اس میں نہیں ہو سکتا؛ تبعیب ہے کہ امیرت اسلامیہ کے بہترین افراد حضرت عمر و مبشرہ و اصحاب بدر کے دلوں میں یکے ایمان دل میں بھی کیوں نہ اس وقت تک تھے حضرت عباد بن جن کی محبت شرط ایمان گئی گئی ہے خود ہی ایمان نہیں لائے تھے۔

(۱۱) ترمذی میں حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب جریل ہوتے تھے کہ جب فرعون مفرج ہونے لگا اور ایمان لانا چاہتا تھا، کاش اس وقت اے محمد تم مجھے دیکھئے کہ میں سمندر کی مٹی کئے ہوئے اس کے منہ میں بھوس رہا تھا اس خوف سے کہ کہیں یہ لکر نہ پڑھ دے اور اس پر اللہ کی رحمت نہ آجلے۔

یہ روایت قرآنی تعلیمات کے خلاف ہے اس وجہ سے اس کا صحیح ہونا ممکن نہیں ہے کیونکہ:

(۱۲) جریل ہر جگہ اللہ کی طرح موجود نہیں رہتے، قرآن میں صاف کہہ دیا گیا ہے کہ فرشتے بلا حکم الہی نہیں اُترتے (دہماتے نزل الا بامراتک) (۱۳) جریل رُوح القدس ہیں جن کا وظیفہ یہ ہے کہ انبیاء کرام کے ہاتھ اللہ کے پیغامات نہ کر کلمہ حق سے روکنے کے لئے کسی کے منہ میں مٹی بھوٹیں (۱۴) فرشتے اپنے ارادہ یا مذہب سے کوئی کام نہیں کرتے بلکہ یافعیون مایو مردن، وہی کرتے ہیں جن کا ان کو حکم دیا جاتا ہے۔

(۱۵) وَإِنَّا لِكُنَّ نَحْنُ وَنَسِينَ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ اور ہم ہی زندہ کرتے ہیں اور ہم ہی وارث ہیں اور ہم اگلوں ولَقَدْ أَعْلَمَنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنْكُوْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا کوئی جانتے ہیں اور پچھلوں کوئی جانتے ہیں۔ یہ تیار بِالْمُسْتَكْبِرِينَ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشِرُهُمْ ہی ہے جو ان کو حشریں لائے گا۔

اس ایت کے سیاق و سبق پر لظاہر اسے واضح ہو گا ہے کہ اس میں اگلوں سے مراد وہ لوگ ہیں جو پہلے گذر گئے اور پچھلوں سے وہ لوگ مراد ہیں جو ان کے بعد مرتیں گے، یہ سب کے سب اللہ کے علم میں ہیں جو ان کو قیامت کے دن میدان حشریں جمع کرے گا اسی مفہوم کی دوسری ایتیں ہیں:

قُلْ إِنَّا لَا نَوْلَيْنَا وَالْأُخْرِينَ لَنَجْهَمُ وَعُوْنَ الْمَالِ | کہہ دے کر اگلے اور پچھلے ضرور متعینہ دن کی میعاد پر جمع کئے مینقّاتِ یوم مَغْلُومٍ (۱۵۶) جائیں گے۔

لیکن جامع ترمذی میں روایت ہے حضرت ابن عباسؓ سے کہ:

”ایک جیسی ترین عورت (مسجد میں)، رسول اللہ کے پیچھے نماز پڑھنے آیا کرتی تھی، صاحبہ میں سے کچھ لوگ تو آج کی صاف میں بڑھ جاتے تھے تاکہ اس کو نہ رکھیں، مگر کچھ پیچھے کی صاف میں شریک ہوتے تھے اور رکوع کی عالت میں بغل کے پیچے سے جھاتے تھے، اس پر اللہ نے یہ آیت اُتاری کہ ہم تم میں اگلوں کوئی جانتے ہیں اور پچھلوں کو بھی جانتے ہیں۔“

متقدمین اور متاخرین کی ایسی تشریع اور صحابہ کرام پر ایسا الزام نہ صرف قرآن بلکہ عقل کے بھی منافی ہے۔

(۱۶) دو ایک مثالیں تفسیر بالروایات کی ایسی لحاظ ہوں، جن کی خود دوسری حدیث مخالفت کرتی ہے۔ اسرار کی تفسیریں حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ:

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب ہم بیت المقدس میں آتے تو جریل نے اپنی فنگلی سے پتھر کی طرف

اشارہ کیا اس میں سوراخ ہو گیا، براق کو اسی میں (فالبارتی ڈال کر) باندھ دیا ۔ ۔ ۔

اس کے دو ہی صفحوں کے بعد پھر امام ترمذی حضرت مذیف بن الیمانؓ سے روایت لکھتے ہیں کہ ۔ ۔ ۔

لُوگ ہمہ ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے براق کو باندھ دیا تھا کیوں؟ کیا اس لئے کہ جاگ نہ ہائے، حالانکہ اس کو تو اُنہوں نے ان کے لئے مسخر کر دیا تھا (یعنی زدہ بھاگ سکتا تھا اس کو بھاگنے کی ضرورت نہیں) ۔ ۔ ۔

(۱۲) جامع ترمذی میں حضرت ابو ہریرہؓ سے ایک طویل روایت بیان کی گئی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ زمین سے آسمان تک پانچ سال کی راہ ہے، پھر آسمان سے دوسرے آسمان تک بھی اسی قدر فاصلہ ہے اور آسمان سات میں جن کے اوپر عرش ہے، اس کا فاصلہ بھی ساتوں آسمان سے پانچ سال کی راہ ہے۔ اسی طرح اس زمین کے نیچے زمین ہے پانچ سال کی راہ کی مسافت پر اور زمینیں بھی سات ہیں جن میں سے ہر ایک سے دوسری کا فاصلہ اسی قدر ہے۔ قسم ہے اللہ کی جس کے ہاتھ میں مُحَمَّدؐ کی بنا ہے کہ اگر تم میں سے کوئی رسمی زمین کے اسفل تین طبقے میں لٹکائے تو وہ ٹھیک اللہ کے اوپر جا کر گرے گی، پھر اپنے پڑھا۔ **هُوَ الَّهُ دُلُولٌ وَالْأَخْرَجُ** (الایت) ۔ ۔ ۔

هُوَ الَّهُ دُلُولٌ وَالْأَخْرَجُ کی تفسیر کہ اللہ ادھر سب سے اوپر عرش پر ہے اور ادھر سب سے نیچے سخت الشمی میں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں ہو سکتی۔ روایہ کو تو نہیں لیکن اس حدیث کے شارعین کو یہ حکم ہوا کہ اس سے اللہ کی ذات پر نہیں بلکہ اللہ کے علم پر نہیں کی جاسکتے۔

مگر پھر بھی یہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ کیا جب وہ رسمی لٹکائی جائے گی اور طبقہ در طبقہ زمینوں میں لٹکتی ہوئی گرے گی تو اللہ کا علم کو محیط نہ ہو گا؟ پھر سخت الشمی میں پہنچ کر علم الہی پر گرنے کے کیا معنی؟ ۔ ۔ ۔

اب اس کے برخلاف ایک دوسری حدیث سنئے کہ دو بھی ترمذی میں ہے۔ حضرت عباسؓ ہمہ ہمہ ہیں کہ ۔ ۔ ۔

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایک آسمان سے دوسرے آسمان تک ۱، یا ۲، یا ۳ سال کی راہ ہے اور سات آسمان ہیں جن میں سے ہر ایک سے دوسرے کا فاصلہ اسی قدر ہے۔ ساتوں آسمان کے اوپر ایک سمندر ہے جس کی گہرائی بھی اتنی ہی ہے اس کے اوپر سات پہاڑی نجکے ہیں جن کے کھردل سے گھنٹوں تک اسی قدر فاصلہ ہے ان نجکوں کی پشت پر عرش ہے جس کی موتانی اسی قدر ہے۔“

غالبائیہ ”کَانَ عَرَقٌ شَهْدٌ عَلَى النَّمَاءِ“ کی تفسیر ہے اور چونکہ قرآن میں قیامت کے ذکر میں ہے کہ اس دن مالیں عرض آئھے ہیں اس وجہ سے بھرے بھی سائی ہیں۔ یہ بھرے کس پہاڑ کے ہیں؟ ہم نے شروع حدیث میں اس کا نام بہت ذہونہ مگر نہ پایا۔

یہاں افسوس کے سانحہاں حقیقت کا اظہار کرنا پڑتا ہے کہ یہ روایہ حدیث بھر روایت کشی کے اور کوئی علم کمتر جانتے تھے۔ امام ترمذیؐ نے ”۹“ صفحہ میں وفات پائی جس سے تقویباً ایک صدی پہلے میں مسلمانوں میں مہیت اور جزافیہ کے فن رائج ہو چکے تھے، اگر انہوں نے ان کا مطالعہ کیا ہوتا تو ایسی روایتوں کو صیغہ قرار کر درج کرنے کی ضرورت دکرتے۔

یہ ہے ”مشتبہ نمونہ از خروارے“۔ ان روایات کا جو تفسیر قرآن کے مغلوق صحاح سستہ میں وارد ہوئی ہیں جن پر اہل سنت اگر ایمان نہیں

تو اذ عان ضرور کھتے ہیں۔ اس سے نہ صرف تفسیری بلکہ ان کی دیگر روایات کے پایہ اعتبار کا بھی اہل نظر اندازہ لگا سکتے ہیں۔

(ما خوذ از علمی رسائل دلبی)

# ابن عربی کی تفسیر

ابن عربی — جو نظریہ و مدت الوجود کے متریع اور موبدہ ہیں۔ انہوں نے ایک تفسیر بھی لکھی ہے عبید العظیم زرقانی نے اپنی تفسیر میں اسکا نقش نقل کئے ہیں۔ آپ ذرا غور سے ملاحظہ فرمائیں کہ یہ لوگ عرفانی انداز میں کیا کچھ کہنا پا جاتے ہیں ۔۔۔

— ان اللہ یا مرسکم ان تذبحوا بقرة کی تفسیر میں ابن عربی لکھتے ہیں ۔۔۔

”بقرہ سے مزاد نفس حیوانیہ ہے جس کی حیات خواہش ہے لہذا اس کا ذبح کرنا خواہش نفس کو ریاضت کی پھری کے دھار سے ختم کرنا ہے اور ان افعال سے اُسے روکنا ہے جو نفس حیوانیہ سے منقص ہیں ۔۔۔

— اور سورہ الہیاء کی آیت — ”وَسَلِیْمَانَ الرَّجُلَ عَاصِفَةً“ سے ”وَذَكْرِی لِلْعَابِدِینَ“ تک کی تفسیر اس طرح کی گئی ہے کہ ۔۔۔

”وَسَلِیْمَانَ الرَّجُلَ“ — اور ہم نے سلیمان یعنی انسان کے عقل فعلی کے لئے جو سینہ کے عرش نفس پرستکن لئے ہے، خواہشات نفس کی ہواؤ کو سخن کر دیا۔ ”عاصفۃ“ جو تیر ملا کرتی ہے، ”بَتَّرَیِ بَامِرَلَا“ جو اب اس کے حکم سے چلتی ہے، یعنی ان کی مطیع ہو گئی ہے۔ ”الْمَهْضَ“ یعنی زین بدن تک بھوطاہت و آداب سے آرائتے ہے۔ ”الَّتِی بَارَكَنَافِہِمَا“ جس میں ہم لے مکار م افلاں اور اعمالِ صالح سے بکت عطا کی۔ ”وَكَتَبَ لَکُلِّ شَیْءٍ“ اور ہم ہر چیز کو جواہر کمال سے ہے ”عَالَمِینَ“ اپھی طرح جانتے ہیں۔ ”وَمِنَ الشَّیَاطِنِ“ یعنی دہم و دخال کے شیاطین میں سے ”مِنْ يَنْوَصُونَ لَهُ“ کچھ ایسے ہیں جو اس کے لئے بدن کے میوں میں معانی جزیہ کے موئی نکالنے کے لئے غوطہ لگایا کرتے ہیں ۔۔۔

— سلیمان علیہ السلام سے عقل فعلی مزاد لینا بہت ہی زیادہ بعید ہے وہ تو ایک جیلیا لقدر پیغمبر تھے یہاں ان کے معمولات کا بیان ہے پھر عقل فعلی کی اصطلاح یونانیوں سے درآمد کی گئی ہے اور اس کا بخوبی سب یونانیوں کی دیومالا (عقلوں عشرہ) کے ساتھ جا ملتا ہے تخلکیں اس کا ادراک کرتے ہیں۔ اس معنے میں نہیں کہ ادراک کے لئے دماغ میں کوئی قوت ہی نہیں بلکہ اس معنے میں کہ اس کی دو خصوصیات، لوازم اور مقتضیات و نہیں ہیں جو یونانی بیان کرتے ہیں اور یہی کہ اس کا نام عقل کیوں رکھا جائے اس قوت کے لئے عقل کا لفظ عنوان ہے اور اس کے ساتھ ترک و پورا عقیدہ قلعوں میں آجاتا ہے جو اس لفظ کی تفصیلات کے ساتھ وابستہ ہے ۔۔۔

اور پھر اگلے حصہ میں تو کھلی یونانیت آگئی ہے کہ اس میں وہم، خیال اور ہیوں لا کا کھلا کھلا استعمال کیا کیا ہے اس کے بعد بھی انگریزی دعویٰ رکھتا ہو کہ ہمارا تصور یونانیوں کی خرافات سے باصل منزہ اور پاک ہے، تو ہم اس کے بوا اور کیا کہہ سکتے ہیں کو حضور واللہ انکھوں پر پہنچا دیا کہ اسکا بوجا ہیں ارشاد فرمائیں یا کوئی آپ کا کیا بلکا دیکھتا ہے — اسی طرح آگے ”ایوب“ کی تفسیر میں — راتی لگئے صفحہ پر ۔۔۔

”وَلِيَعْلَمُونَ عَمَلَادُونَ ذَالِكَ“ اور اس کے علاوہ دوسرے کام بھی کرتے ہیں۔ مثلاً صنعت و حرف اور اکتساب کے دو ای کو برائی خواستہ کرنا وغیرہ ”وَكَنَاهُو حَافِظَيْنَ“ اور ہم ان کی بھی اور غلطی کی گمراہیوں اور جھوٹ وغیرہ سے ان کی حفاظت کرتے ہیں۔ وَالْيَوْبُ ”یعنی اس نفس مطہنہ نے، جس کا کمال تذکیرہ تکمیل پہنچانے والی ریاضت اور بحثات میں ہر قسم کے ابتداوں سے امتحان لیا گیا۔ ”اذْنَا دَلِي رَبَّهُ“ جب کہ اس نے اپنے زب کو پکارا سخت ترین مجاہدہ اور انتہائی طاقت صرف کرنے میں شدید کرب کے وقت ”انی مسني الضر“ کہ بھجھ کو ضعف و انکسار اور عجز، لائق ہو جئے ہیں۔ ”وَإِنَّتِ اِرْحَمُ الرَّاحِمِينَ“ اور تو دمعت رحمت اور راحت کے ذریعہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والا ہے، ”فَاسْتَبِحْبِنَالَّهَ“ تو ہم نے اس کی دعائیوں کی اعمال کی سختی سے احوال کی خوشگواری کرنے کے کمال ملائمیت کے وقت اور سیکھنے نازل کر کے۔ ”وَكَشْفَنَا مَا بَهِ منْ ضَرِّ“ یعنی ہم نے ریاضت کی سختی کو نور برہایت سے اور تلیفات کی قلمت کو لور قلب کی چمک لے کر رُور کر دیا۔ ”وَآتَيْنَاكُمْ أَهْلَهُ“ یعنی وہ قوائے نفس جس کا ہم نے اُسے مالک بنایا ہے اور جسے ہم نے ریاضت کے ذریعہ مار دیا تھا، اس کو حقیقی حیات دے کر زندہ کر دیا۔ ”وَمُشَهِّدُو مَعْهُو“ یعنی ردعماً قوی اور صفات قلبی کے اوار سے امداد دے کر تیز ہم نے اس کے لئے اخلاقی فضائل کے بہت سارے اسباب فراہم کر دیئے۔ اور علوم نافعہ کے احوال سے مالا مال کر دیا، و الحمد لله من عندنا و ذکری للعابدین....“

ان اقتباسات کے بعد صاحب ”منابل العرفان“ — ”منلصانه لصیحت“ کے عنوان سے تحریر کرتے ہیں کہ: ”یہ تفسیر ہیں کے کچھ نہ نے تم نے دیکھے، ہلکی کل اسی قسم کی ہے اور اس میں ان معانی کو یکسر نظر انداز کر دیا گیا ہے، جن پر صوبہ قرآنیہ دلالت کرتے ہیں۔ یعنی جن کے لئے الفاظ کی وضع ہوتی ہے اور یہ انتہائی خطرناک روشن ہے، کیونکہ یہ عین ممکن ہے کہ اس کا مطالعہ کرنے والا یہ کچھ سیٹھ کو خالق نے اپنی مخلوق کے لئے اسلامی تعلیمات کے ذریعہ ہدایت دینے اور اپنے پسندیدہ دین کے حقائق کی جاہل رہنمائی کرنے میں یہی اشاری معانی مُراد لئے ہیں۔ اور شاید تم اس معاملہ میں میری ہمہوائی کر دے گے کہ کچھ لوگ ان اشارات و کوالف کی شدت کے ساتھ پابندی کرنے کی بنا پر فتنے میں پڑ گئے اور ان کے دل میں یہ بات جنم گئی کہ قاتم و نست بھکاری ملک کا ملک بھر جان احوال و مواردات کے اور کچھ نہیں ہے جن کا مبنی اُس طرح کی تاویلات و توجیہات ہے اور انہوں نے خیال کر لیا کہ امر و حکم بجز تعلیمات کے اور کچھ نہیں، اور یہ کہ لوگوں سے مطالuba اسی خیالی دُنیا میں بھکتی رہنا ہے اور جب وہ اس جگہ میں پڑ گئے تو انہوں نے تکالیف شرعیہ کا قلادہ اور تاریخیں کا اور کتاب اللہ اور نست ب رسول اللہ کی بیان ترین لفظوں عربیہ کے بھجھنے میں لفعت عربیہ کے قوانین کو جو مرتبہ ماحصل ہے اسے کوئی وزن نہیں دیا۔

پھر قسم بالائے ستم یہ کہ وہ خود تو اس زعم فاسد میں نہیں ہیں، دوسرے بندگان خدا میں بھی یہ خیال پیدا کرتے ہیں کہ وہ وہی اہل حقیقت میں جنہوں نے غایت مقتضو دکا اور اک حاصل کر لیا ہے اور اللہ سے اُن کا اس طرح وصل ہو چکا ہے کہ ان سے تکالیف شرعیہ ساقط کر دی گئی ہیں کیونکہ وہ زعم خود تیسیہ رب الارباب کے ساتھ رہتے ہیں اور یہ — خدا کی قسم بہت بڑا سامنہ ہے جو باطنیہ اور ان جیسے دوسرے دشمنان اسلام کا لیا ہوا ہے، تاکہ شریعت کے ساتھے اصول کی بیان کر دیں اور اس کی عمارت کی بیاندھوڑ کر پھینک دیں۔ دو اپنی پہنچوں کو سے اللہ کے نور کو بھانا پہنچاتے ہیں اور اللہ نے بھی

۷ یقینہ حاشیہ گذشتہ، ”لغتن مطہنہ“ کا فقرہ ایسا ہی ہے جیسا کہ جاندہ اور سوچ کو ایک قرار دینا۔ حضرت ایوب بھی ایک ملیل القدر بی تھے اور یہاں ان گی انبات ایل اللہ اور ان کی دعائے بتوں کے جانے اور ان پر خدا کی رحمت و رکت کا بیان ہے (ع. غ.)

ٹے کر لیا ہے کہ وہ اپنے نور کو مکمل کر کے رہے گا۔ اگرچہ کافروں کو کتنا ہی ناگوار گزیرے — لہذا خیر خواہی اور نصیحت بھوڑا جب ہے اور اس بات کی متفہی ہے کہ ہم اپنے مسلمان بھائیوں کو اس راہ کی پلائیوں سے خبردار کریں تاکہ وہ اس جاں میں نہ پڑیں — اس لئے ہم باصرہ شورہ دیتے ہیں کہ ایسی پڑچت تفاسیر سو نیبی تفسیریں سے اپنے آپ کو ڈور رکھیں اور ان چیزیں باتوں کے معلوم کرنے کی حریض نہ کریں جو قوم کے کلام میں کتب صوفیا کے ذریعہ پھیلائی گئی ہیں، اس لئے کہ وہ سب کی سب ذوق و وجد کی باتیں ہیں جو سبیط و قید کی مدد و دعے فارج ہیں۔ اور ان میں زیادہ تر حقیقت کے ساتھ تحریکات اور حق کے ساتھ باطل کی آمیزش ہے۔ اور اگر تم ان باتوں کو چھانٹ کر لگ کر دو گے تو قائل کی مژادہ ہے کہ ظاہر ہو گی اور جو ظاہر ہی ہو گی تو وہ مکمل کھلا گھریات میں سے ہو گی ۔

(تاریخ افکار عالم اسلامی ص ۲۶۱)



لہ یعنی شرمی ذمہ داریوں کی پابندی سے انسان کو برگشته کر دینے والی ہیں۔ (مترجم)  
لہ این عربی کے تفسیری مذک کی تشریع اس کی ڈو مشہور تابوں، فتوحات مکہ، اور فصوص المکم میں کی گئی ہے۔ ہم اس بحث کو ایک دوسری کتاب میں تفصیل کے ساتھ بیان کر رہے ہیں۔  
(استدی غفران)

# کشف ساق اور مُرُّآن میں مجاز کا بیان —

مولانا ابوالکلام آزاد لکھتے ہیں :-

قرآن میں کشف سان (پنسلی کھولنے) کی تشریعی کیفیت کیا ہے ؟ —  
احادیث کی مختلف روایتوں میں اس کی اس طرح تشریع کی گئی ہے —

۱ — قیامت کے دن مخلوقات کے رو برو خدا میل ہو گا، مسلمان سامنے کے گذریں گے۔ سوال ہو گا، تم کس کی عبادت کرتے ہو ؟ کہیں گے خدا کی ! خطاب ہو گا، تم خدا کو پہچانتے ہو ؟ کہیں گے پہچونا یعنے گا تو کیوں نہ پہچانیں گے۔ یہ سن کر خدا اپنی میان کھول دے گا، جتنے مسلمان ہوں گے دیکھتے ہی سجدہ میں سر جھکا دیں گے، منافقین کا گروہ سر جھکا ناچا ہے گا تو پہچانت ہو جائے گی یہ فرق امتیاز میں مسلمانوں کو منافقوں سے متباہز کر دے گا —

۲ — قیامت کے دن کفار و مُشرکین کے رو برو دُآن کے بُت لانے بائیں گے کہ دیکھو تم انہیں کو پُوجتے تھے اب انہی کے ساتھ ہاؤ، روزخی میں جلو، پھر مسلمانوں کی نوبت آئے گی، خداون کے لئے اپنی ساق کھول دے گا سب کے سر جھک جائیں گے۔ منافقین بجہہ ذکر نہیں گے، اس لئے چشم میں گھر بسائیں گے —

اسلام کے علمی زمانے میں ان خام روایتوں کے اخذ و رُد میں کافی بحث ہو چکی ہے۔ لیکن جب روایتیں ہی ہرے مقطوع اللائید ہوں تو ان کو استدال کرنا ہی فلسفہ ہے — کشف ساق کے الفاظ ادبیات عرب میں کس معنی میں استعمال ہوتے ہیں اس حقیقت کو سمجھنے کے لئے ایک خاص مقامے کو ذہن لشیں کر لینا چاہیے —

(۱) ہر زمانے، ہر نسل، ہر قوم اور ہر زبان کے خاص محاورے ہوتے ہیں۔ روحا نیت کے ساتھ کمال القحال کو تواریخ کے حکاکر میں خدا سے لڑنے اور کشتی کرنے سے تعبیر کرتے ہیں۔ قرآن ترجم داشفاق کو "آسمان کار دُن" کہتا ہے۔ اُردو میں انکار کے لئے "کانوں پر ہاتھ رکھنا" مستعمل ہے۔ حریفوں کو بامال کرنے کے لئے ایران کے قدیم محاورے "دشمن گزآلی" کا استعمال تھا۔ اعتلا اقدام کیئے "بازو برا فروختن" کہتے تھے۔ ان سب میں محاورے کے اطلاق کو دیکھتے تھے۔ الفاظ کے مدل معنی سے بحث نہ تھی —

(۲) اسلوب تعبیر کی روایتیں ہیں (الف) حقیقت (ب) مجاز۔ محل حقیقت و مجاز میں مختلف منابع ہوا کرتی ہیں۔ جن سے ایک ہی لفظ جو پہنچے کسی اور معنی کے لئے مستعمل تھا۔ اب ایک جدالگار معنی میں استعمال ہو سکتا ہے —

قرآن کریم ایک خاص مقام پر کہہ رہا ہے :-

|                                    |                                                                                            |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ما یکون من بخوی شداثة الا ہو رابعہ | جہاں کمیں تین شخص سرگرم بازو نیاز ہوں وہاں ان کا پوچھنا                                    |
| و لاخمسة الا ہو ساد سکھو ولا ادف   | خدا ہے، پانچ ہوں تو چھٹا خدا ہے۔ اس سے کم یا زیادہ جس تعداد میں بھی ہوں خداون کے ساتھ ہے — |

یہ حقیقت اس مجاز سے وابستہ تھی کہ تین ہم صبحتوں کا چوتھا شرکار مجلس کا چھٹا جلیس ان کے مکالمہ سے آگاہ ہوتا ہے، ان کی رازداریاں اس پر مکشف ہو سکتی ہیں اور ان کے منفی امور کو سُن اور سمجھ سکتا ہے۔ آیت کا بھی یہی مذکور اتفاقاً۔ اور اس کے لئے اس سے بہتر اسلوب ممکن نہ تھا۔ ایک دوسری آیت میں ہے:—

وَاعْلَمُوا إِنَّ اللَّهَ يَحْوِلُ  
خُوبِ جانِ رکھو کر انسان اور اس کے دل کے مابین خدا ہائل

## بین السرء و قلبہ

دل اور جسم کے مابین حائل ہونے والے سے بڑھ کر اور کون ہے جسے نجی بالوں کا حال معلوم نہ ہو سکے۔ یہاں بھی جنابِ الہی کو یہ غرض نہیں۔ لہذا حقیقتِ اس مجاز کے لباس میں نہودار ہوئی۔ ایک مشہور آیت ہے:

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى ۖ ۖ ۖ خُدَّا تَعْنَتْ يَرْكَمَاهُ ۖ ۖ ۖ

کھڑے ہونے (استوانہ) کی حقیقت میں استیلا کا بجاز مضمیر تھا۔ اب بھی محاورے میں بھتے ہیں۔ بلغار کا سخت متزلزل ہو گیا۔ یعنی اس کے استیلا میں صرف آگیا۔ پہلی صدی کا ایک عرب شاعر کہتا ہے: —

قد استوى بشر على العرات من غير سيف و دم مهراف

عہدِ اموی کا ذکر (امیر شیراز) کے سخت پر کھڑا ہو گیا۔ بغیر اس کے کتوار چلانے یا خون بھائے۔ (یعنی اس نے اقتدار پر قبضہ کر لے گا۔) کوئی یہ حقیقت اس مجاز کے اسلوب میں نہیاں کرنی ہے۔ سورہ رملن کی بیہت ناک دعید۔

سَنَفْرُعُ لَكُوَّا يَهَ اللَّقَلَنْ । اَتَيْ جَنْ وَانْسْ كِيْ جَمَاعَتْ ! هَمْ عَنْقَرِيْسْ تَهَارَے لَئِے خَالِيْ

القرآن) (٦٥) ہو کہ فارغ ہونا چاہتے ہیں۔

فارغ ہونے اور خالی بیٹھنے کی حقیقت اس مجاز نے منقطع کر دی کہ جن لوگوں کے مشاغل کثیر ہوتے ہیں وہ کوئی بہترم بالشان کام کرنا چاہیں تو اس مشغولیت کے عالم میں خاطر خواہ نہ کر سکیں گے۔ اس لئے انہیں ایک مخصوص وقت نکالنا ہوگا، مفہوم کو دل لشیں بنانے کے لئے قرآن کریم نے بھی اس تجویز کو لے لیا کہ لوگوں اخیر دار ہو، تمہارا حساب کرنے کے لئے ہم غفریب ایک خالی وقت نکالنے کو میں کہا ہے اسی طرح محاسبہ ہوا درکافی انتہا دافتہ بار ہو جائے۔ اب آئیے کہ دیکھیں کشف ساق کا اصل مفہوم کیا ہے۔

علامہ ابن حبیر اس کا جواب دیتے ہیں : —

مفہریں صحابہ و تابعین کی ایک جماعت کا قول ہے کہ آیت وہ دن جب ساق کھلے گی کے معنی یہ ہیں کہ امشب ظاہر ہو گا۔ ابن عباس اس کی مثال میں کہا کرتے تھے۔ ہبہ ایت کا محاورہ ہے کہ جنگ نے اپنی ساق سے اذار کو اندازیا یعنی پوری طرح جھیڑ گئی ۔

مکرمہ سے بھی اس آیت کی تفسیر میں یہی روایت ہے کہ وہ دن  
کرب و سختی کا دن ہو گا۔ ابن عباسؓ اس آیت کو یوں بھی پڑھا  
کرتے تھے کہ وہ دن جب ہم ساق کھولیں گے۔ یعنی بڑی سختی  
اور پاکریں گے جب کوئی بات نہایت سخت ہو جاتی ہے تو

قال جماعة من الصحابة والتابعين  
من أهل المذاهب يبدون امر  
شد يد وكان ابن عباس يقول كان  
أهل الجاهلية يقولون كشف الحرب  
عن سافت —

وَعَنْ عَكْرَمَةَ فِي قَوْلِهِ يَكْسِفُ عَنْ  
سَاقٍ، قَالَ هُوَ يَوْمُ كَرْبَلَةِ، وَذَكْرُ عَنْ أَبْنَى  
عَبَّاسٌ، أَنَّهُ كَانَ يَقْعُرُ ذَالِكَ يَوْمَ فَكَسَفَ  
عَنْ سَافَتْ، بِمَعْنَى يَوْمِ فَكَشْفِ الْقِيَامَةِ

عن شدة والعرب تقول كشف هذا الأمر  
عن ساق إذا صار إلى شدة —  
علام عز الدين بن عبد السلام الحميتي م:

آیت کے معنی مجازی ہیں، مراد یہ ہے کہ دشمنان خدا کے مخالف  
و تذلیل درسوا می و تذلیل میں مبالغہ ہو گا، جب کوئی شخص کی  
کام میں نہایت مبالغہ کے ساتھ کوشش کرتا ہے تو اهل عرب  
کہتے ہیں "اُس نے اپنی ساق کھوں دی" اس کی صلیت  
یوں ہے کہ جب کوئی شخص کسی بڑے کام میں سرگرم ہوتا ہے خواہ  
چنگ بیویا کوئی اور کام ہو تو ازار کو اپنے پڑھا لیتا ہے کہ تیری  
و سرگرمی کے ساتھ جو کام کرنا چاہتا ہے اس میں صرخ و لعنة رہے گا۔

هو مجاز عن مبالغة في حساب اعداء  
و اهانة لهم و خزيهم و عقوبة هؤلؤان  
العرب يقولون لكل من جدافي أمر و  
بالغ فيه كشف عن ساقه وأصله، إن من  
جد في عمل الاعمال حزب أو غيرها  
فانه يستر ازارة عن ساقه كيلا يعوقه  
عن جدلا و سرعة حركة فيما جد فيه.

## ۷۔ قرآن میں حجاز کی مثالیں،

نیز زم دلی (ذلت) کے بھی پڑھنیں ہوتے جسے پچھے لا سکیں یا اپنے اٹھا بھیں مگر اس آیت میں ہے:-  
۱) **وَإِخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ** مال باپ کے لئے مہربانی کے ساتھ نرمی و ملامت کے  
میں الرَّحْمَةَ۔ پر پچھے کرو، یعنی بچھا دو۔

۲) قرآن کے ہاتھ بھی تو نہیں میں مکر قرآن خود کہہ رہا ہے:-  
مُصَدِّقَاتِ مَا بَيْنَ يَدَيْهِ۔ قرآن کے دونوں ہاتھوں کے بین میں بوجیز ہے۔  
یعنی ثوراۃ و انجیل جو اس کے رو برو ہے وہ اس کی تصدیق کر رہا ہے۔

۳) کفر بھی تو ہاتھ نہیں رکھتا مگر اس کے تذکرے میں ہے:-  
ذَلِكَ بِسَافَرَةَ مَتَّيْ يَدَكَ۔ یہ کیفیت تیرے دونوں ہاتھوں کی لالی ہوئی ہے۔

۴) عذاب بھی تو کوئی مجمل شکل نہیں ہے کہ اس کے ہاتھ پاؤں ہوں مکر قرآن کا بیان ہے:-  
إِنَّمَا تَذَيْنُ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْكَ سخت عذاب کے دونوں ہاتھوں کے بین میں پڑنے سے  
عَذَابٌ شَدِيدٌ۔ یہ تم کو ذرا تا ہوں۔

و اقعر یہ ہے کہ اردو زبان کے ایک شاعر کے لئے جب یہ ادبی معدودت قابل پذیرائی ہے کہ:-  
ہر چند ہو مشاہدہ حق کی گفتگو ہے بنی نہیں خبادہ و ماغہ بکھے بغیر  
تو اہل نظر کی اس سجھنی کا کیوں نہ لحاظ کیا جائے کہ:-

الغرض من هذا انه قد يعبر بالجواح عن  
أو اس سے دو معانی مفادیتیں ہیں جن کا اصل مفہوم سے الگ ہونا درست ہے۔  
معان لا يصحوان یکون خارجہ۔

قرآن کریم میں لفظ ساق تین مقام پر وارد ہے — (الف) سورہ قیامت میں بحث ملا تذکرہ فرمائیے: —

اس دن ہمتوں کے مُسْنَه تر وَتَرَه ہوں گے جو اپنے پروردگار کی رحمت کے منتظر ہوں گے اور بہترے مُسْنَه اُس روز بُرے بن رہے ہوں گے اور ان کو گمان ہو گا کہ ایسی سختی ان کے ساتھ ہونے والی ہے کہ ان کی کمر توڑ دے لے گی خوب سمجھ لو کہ جب ہندلی ہم جان آپسے گی اور وہ لوگ چلادیں گے کہ کوئی بھائی نے والا ہے؟ یقین ہو جائے گا کہ یہ مفارقت کا وقت ہے اُس وقت پنڈلی سے پنڈلی پیٹ بانے گی تو یاد رکھ تجھے اپنے پروردگار کی طرف پناہ ہو گا —

وجو ۷۰ یو میڈ ناصِرۃ الْ رَبِّہنَ ناظِرۃ وَ جو ۷۰ یو میڈ باسیۃ لَقَطْرَنَ ان یفْعَلَ بَهَا فَاقِرَۃ ۷۰ ۷۰ اَذَا بَلْفَتَ التَّرَاقَ وَ قَیْلَ مِنْ سَاقَ وَ طَرَنَ اَنَّهُ الْ فَرَاقَ - وَ التَّفَتَ السَّاقَ بَالسَّاقِ اَلَّا سَابِلَكَ ۷۰ یو میڈ نَ الْ مَسَاقَ —

(القرآن)

اس آیت کریمہ میں التفات ساق کی کمی تاویلیں کی گئی ہیں۔ مگر اب جو یہ لکھتے ہیں، میرے نزدیک اس طبق میں ہمروں سچے قول ان مفسرین کا ہے جو آیت کے معنی یہ تبلیغ ہے کہ دنیا کی ساق آفترت کی ساق سے ایل بانے گی، مطلب یہ ہے کہ دنیت کی شدت و کرب ہوں مطلع کی شدت سے دوپار ہو گی۔ اس مفہوم کی دلیل خود اس آیت کا پچھلا جزو ہے، اُس دن تجھے اپنے پروردگار کی طرف پنڈا ہو گا، خطرہ جب بڑھ جاتا ہے اور بات سخت ہو جاتی ہے، تواہل عرب کہتے ہیں فلاں امر کی ساق سے دامن انھل گیا، اس کی ساق کھل گئی، آیت میں ایک ساق مل جانے کے معنی یہ ہے کہ ایک سخت دسمی طرح کی شدت سے پیوست ہو گئی —

اَنْ لِ الْ اَلْقَوَالِ فَ ذَالِكَ بِالصَّحَّةِ عِنْدِي قَوْلَ مِنْ قَالَ: مَعْنَى فَالْمَلْكُ وَ التَّفَتَ سَاقَ الْ دُنْيَا بِسَاقِ الْ اَخْرَةِ وَ ذَالِكَ شَدَّدَتْ كَوْبَ الْ مَوْتِ بِشَدَّدَةِ هُولِ الْ مَطْلَعِ۔ وَ الْذِي يَدْلِ عَلَى اَنْ ذَالِكَ تَاوِيلَهُ قَوْلَهُ: اَلَّا سَابِلَكَ ۷۰ یو میڈ نَ الْ مَسَاقَ - وَ الْعَرَبُ لَقَولُ لَكُلَّ اَمْرٍ اَشْتَدَّ مِنْ سَاقَ - قَدْ شَمَرَ عَنْ سَاقِهِ وَ كَشَفَ عَنْ سَاقِهِ، اَعْنَى بِقُولِهِ التَّفَتَ سَاقَ بَالسَّاقِ - اَلْ تَصْفِتَ اَحَدِي الشَّهَدَيْنِ بِالْ اُخْرَى —

سورة نمل میں جہاں ملکوسبا، کو خطاب کیا گیا ہے: —

قَيْدَ لَهَا دَخْلِ الصَّرْحِ فَلِمَا رَأَتَهُ حَسْبَتْ لَجْتَهُ وَ كَشَفَتْ عَنْ سَاقِهِا، قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ فَمَرَّدَ مِنْ قَوْارِي —

اس آیت میں کشف ساق کے معنی عام مفسرین نے پنڈلی کھولنے کے کئے ہیں، امام رازی نے تبعاً دین میں باشیں اور بھی بیان کی ہیں فرماتے ہیں: —

(۱) اَنْتَمَا فَعَلَ اَذَالِكَ لِيَزِيدَ هَا اسْتَعْظَامًا لَا مِرَةٌ —

(۲) كَانَ الْ مَفْصُودُ مِنَ الصَّرْحِ هُوَ بَلِ الْ مَجَالُ وَ تَعْظِيمُهُ —

(۳) حَسَبَتْ اَنْ سَلِيمَانَ عَلَيْهِ اَسْلَامٌ لِفَرَقَهَا فِي الْجَمَّةِ —

ملکوسبا، بھی کہ حضرت سلیمان اُس کو پانی میں غرق کرنا پاہتے ہیں۔

حضرت سلیمان نے شیش مل اس لئے بُنَايَا تھا ملکوسبا کی نظریں ان کی عظمت بڑھ جاتے —

یہ ہائیس اگر صحیح میں تو ان کا لازمی نتیجہ یہ ہو گا کہ حضرت سیلمان علیہ السلام نے ملکوں سبا کو معمول کرنے اور اس کے دل پر اپنی ہیئت عذالت کا سکھ ہٹھانے کے لئے شیش محل تعمیر کرایا ہو گا ملکوں سبا، اُسے دیکھ کر پانی کھمی اور یہ خیال کیا کہ حضرت سیلمان نے بد عہدی کی کہ ملکوں ملکوں کو بھی خرق کرنا پاہتے ہیں، اس خیال کے آتے ہی ساق کھوں دی، یعنی غینٹیں آگئی، کھبرا اُمی، نار اٹھی بڑھ گئی۔ حضرت سیلمان علیہ السلام نے جب یہ کیھیت دیکھی تو فرمایا، یہ پانی کا تفوح نہیں شیش محل کا سراب ہے، ملکوں سب کو سچھاتا اور اپنی بد گمانی پر کافی پریشان ہوئی اور اس کے بعد عہد کیا: —

سَابِتِ إِيمَانٍ ظُلْمَتْ نَفْسِي فَإِسْلَمْتُ مَعْ سَلِيمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمَيْنَ  
(ورثيل)

اب حضرت سیدنا علیہ السلام پر یہ اعتراض ہی وار نہیں ہو سکتا کہ انہوں نے کیوں اسی ترکیب کی کہ ایک پرانی عورت اپنی پنڈلیاں کھوئی ہے اور وہ اُن سے دیکھیں۔ جب اعتراض ہی رفع ہو گی تو جواب یہ ہے کہ لئے کسی تاویل کی کیا حاجت ہے؟ ۔ گھر شہر سماحت سے معلوم ہوتا ہے کہ (الف) — قرآن کریم نے پنڈلی کے معنی میں سات کا لفظ کہیں ہیں جبی استعمال نہیں کیا ۔ — (ب) — قرآن کریم میں کوئی لفظ ایسا نہیں ہے، جس سے اس کا قطعی ثبوت مل سکے ۔

## بخاری کی مشہور حدیث ۔

ابوسعید خدراوی کہتے ہیں، اُن سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا، کہ ماہار پرور دگار قیامت کے روز اپنی ساق کھول دے گا جتنے مسلمان مژد عورتیں ہوں گی سبکے سب سبھے میں گرپڑیں کھے، ہر ٹوکرہ لوگ رہ جائیں کچے ہو دنیا میں دکھانے اور سنا نے کھلے سجدہ کیا کرتے تھے، وہ اس وقت سجدہ کرنے لپیں کچے تو ان کی پیٹیمہ ایک نگت ہو جائے گی ۔

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم  
يقول: يكشف ربنا عن ساقته فيسجد  
له كل مولى ومومن ويبقى من كان  
يسجداً في الدنيا ياماً وسمعاً فيذهب  
يسجد فيعود ظريراً طبقاً واحداً  
— (بخاري)

تقطع نظر دیگر باحت کے جو توجیہ و تفسیر قرآن کریم کی آیات کی جاتی ہے، ضروری ہے کہ اس سیاست پر اظہار اکیلیہ کی مانع نظام پیشہ پوری کی اس لطیف توجیہ کو سمجھی جائیں لذت رکھنے جس میں وہ لمحتے ہیں: —

آیت کے معنی یہیں، کہ اس دن صورتِ معاشرہ ہمایت سخت و شدید دشوار ہو جائے گی۔ ورنہ اصل میں نہ وہاں ساق کھلنے کا شامبہ ہے، اور نہ ساق ہی ہے، کہ کھلی یا دفعکی رکھی جاتے، مثلاً ایک بچل کے ہاتھ کیلے ہونے یہیں جالا نہ رہو ہاں باقی ہیں اور نہ بندش ہے، بلکہ دراصل بیش ہے جس سے انہیاں دخل منظور ہوتا ہے —

معناه يوم يشتد ويتفاهم، ولا كثف يتهه  
دلاسات، كما، تقول للدقطع الشجاع،  
يد لا مخلولة ولا يد شهه ولا غل. وإنما  
هومثله في البخل رقال أبو سعيد  
الضرير ساق الشئ اصله الذي به فوائد،  
ك SAC الشجاع ساق الإنسان فمعندي الآية

ابو سعید ضریر بحثتے ہیں، ساق وہ شے ہے جس سے کسی حیز کا قوام وابستہ ہو۔ جیسے ساق درخت، ساق انسان اس بنابر آیت کے معنی یہ ہوں گے۔ اس دن اشیا کی حقیقتیں اور ایتھیں ظاہر ہوں گی ۔

یوم نظر برحقائق الاشیاء واصولها۔

بوجھ پھر شہش آتی ہے دنیا ہی میں بیش آئیگا۔ قیامت سے ان واقعات کو تعلق نہیں ہے۔ قیامت وہ دن ہے، کسی عبادت کی تکلیف نہ دی جائے گی۔ نہ دن رکوع ہے نہ سجود ہے، نہ قعود ہے نہ قیام ہے ۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ۔

یوم یکشہ عن سافت و یاد عوت  
الى السجود فلَا يَسْتَطِعُونَ ۔

وہ دن جب خطرہ بڑھ جائے گا۔ لوگ سر انگنڈی کر لیے پڑھ کر نہ ممکن ہے کہ قیامت کے دن جو احتساب کا دن ہے انہیں کسی عبادت کا حکم دیا جائے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ، وہ قیامت کی اہمیت سے اتنے پریشان ہوں گے کہ عبادت کے ہر صحیح انداز کو بھی بھول جائیں گے۔ اس سے اُن کی ذہنی پریشانی اور اشتبہ فکری مُراد ہے ۔

(مقالات ابوالکلام از اود)

# امثال القرآن

امام ابن قیم فرماتے ہیں: —

تشیل کی غرض یہ ہوتی ہے کہ کسی غیر واضح اور غیر محسوس حقیقت کو مخاطب کے فہم سے قریب ٹلانے کے لئے کسی ایسی چیز سے تشبیہ دیجائے جو واضح اور محسوس ہو، دوسرے الفاظ میں یوں سمجھو کر جو چیز عالم نگاہوں سے اوچھل ہوتی ہے تشبیل کے ذریعے سے تجویاں کا مشاہدہ کرایا جاتا ہے۔ قرآن حکیم میں یہ طرز بیان بڑی کثرت کے ساتھ اختیار کیا گیا ہے کونکو جن حقائق سے وہ آگاہ کرنا چاہتا ہے وہ قریب قریب سب کے سب غیر مرئی و غیر محسوس ہوتے ہیں، لہذا قرآن مجید کی تشبیلات کا ضمناً بڑی اہمیت رکھتا ہے اور اس میں تبر کرنا مطالب قرآن کو سمجھنے کے لئے نہایت ضروری ہے۔

(۱) — قرآن منافقین کے بارے میں کہتا ہے: —

مَثَلُهُمُ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا  
أَصَابَهُنَّتُ مَا حَوَلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِ وَرَتَكَهُ  
فِي خُلُمٍ لَا يُبَصِّرُ وَنَهَ صُمُمٌ بِكُوْسٍ عَمِيْمٍ  
فَهُنُّ لَا يَرْجِعُونَ ۝ اَكَصَّبَ مِنَ السَّمَاءِ فِيْهِ  
ظُلْمَتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ اَصْبَابَهُمْ فِيْنَ  
اَذَا فِيْهُمُ مِنَ الصَّوَا عِنْ حَدَّرَ الْمَوَدِّتِ وَاللَّهُ فَيْبِطِّنُ  
بِالْكُفَّارِ يُنَاهِي زُورَهُ كَمَنْهُمْ اِنْهِيْ ہوَیْ جَاتِیْ ہیں اور  
كُلَّمَا اَصْبَأَتُ لَهُمْ مَسْوَافِيْهِ وَإِذَا اَطْلَوَ عَلَيْهِمْ  
قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِ وَالْبَصَارِ لَهُمْ  
إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝

(بقرہ ۲۰)

فتادہ ہے —

اس مقام پر اللہ تعالیٰ نے منافقین کے حسب حال دو مثالیں بیان کی ہیں۔ ایک ناری دوسری مائی غور کرو تو معلوم ہو گا کہ اس میں فلسفہ ہمیت کی گھری حکمت ہنہاں ہے۔ یہی دونوں چیزیں (اگل اور پرانی) روشنی اور زندگی کا سرچشمہ ہیں۔ آگل روشنی کی اصل ہے اور پرانی زندگی کی کمل ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی دمی کے متعلق فرماتا ہے کہ اس کے اندر دلوں کے لئے زندگی اور نور ہے۔ اسی مناسبت سے اس کا ہم اس نے زوح اور نور کھا ہے۔ اور اسے قبول کرنے والوں کو "احیا" (زندہ) کہتا ہے جو روشنی میں ہیں، اور منکر کیں کو "اموات" (مُرْدَه) بتاتا ہے جو تاریکی کی داروں میں بھٹک رہے ہیں۔ یہاں منافقین کی حالت اس مناسبت سے بیان کی ہے کہ انہوں نے وہی ابی کوبل بنایا لیکن ایسی غیری

ہدیتیوں کی بدولت اس پر قائم نہ رہ سکے، اسی لئے ان کو اس شخص کے مشاہر قرار دیا ہے جس نے اگلے ملکی روشنی حاصل کرنے اور بہرہ مند جو کے لئے، لیکن اس کی یہ کوشش نتیجہ نہیں ہوئی، مثلاً فقین کی حالت اس سے بالکل بیٹھی ہے۔ باس طور کے انہوں نے دائرة اسلام میں قدم رکھا، اس کی روشنی میں چلنا چاہا، فوائد حاصل کئے، اس کے دامن میں پناہ لی اور مسلمانوں میں مل گئے، لیکن چونکہ اس میں ملاپ کا ملک کوئی ایمانی بند نہ تھا جس کا لوار ان کے دلوں میں واقعہ موجود ہوتا، اس لئے اللہ نے اسلام کی یہ روشنی ان کے دلوں سے بھجاتی اور ان پر ظلمت د تاریکی کا پردہ ڈالیا اور قرآن کی اس حکمت پر بھی ایک نظر ڈالو کہ اس نے "ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورٍ هُوَ" (ان کی روشنی زائل کردی ہے "ہنار ہو" یعنی ان کی اگلے بھجاتی، نہیں کہا اگل کی خاصیت روشنی سمجھنا اور جلنا دونوں ہے۔ سو اللہ نے روشنی تو ان سے سلب کر لی اور جل نے کی تاثیر باقی رکھی اور ان کو تاریکوں میں بھلکتا چھوڑ دیا، یہی اس شخص کی صحیح تصویر ہے جس نے بیانی سے کام لیا، پھر آنکھوں پر خود ہی پئی باندھلی، معرفت وہ دیت کی سعادت حاصل کی، پھر خود ہی الکار کی لعنت اور ہلی۔ مدد اسلام میں افل نہوا، پھر باطنی لحاظ سے آپ ہی آپ اعلیٰ پا دل پھر گیا اور ادھر کا رُخ نہ کیا — اسی وجہ سے ان کے متعلق یہ فرمایا ہے کہ "آپ وہ لوٹنے والے نہیں" — آپ ذرا قرآن کی آبی تیشیں کے آئینہ میں بھی منافقین کی تصویر دیکھ لو۔ قرآن کہتا ہے کہ منافقین کی مثال ان لوٹ کی سی ہے جو حلے چلتے زور شور کی بارش میں گھر گئے ہوں۔ بارلوں کی ہمگیری تاریکی ان پر سلطنت ہے۔ ہونالک تکبیلوں کی کڑک چمک ہے، شفعت قلب اور سریکی سے ان کا براہماں ہے۔ تاریکی میں کبھی رہ رہ کر سکتی ہے تو اس کی مدد سے وہ قدر مل پلیتے ہیں لیکن جب زور کی تکبی کر دیتی ہے اُن کو نہندتی ہے تو اُن کے مارے کا نوں میں انگلیاں مٹھوٹیں لیتے ہیں اور سنگھیں بند کر لیتے ہیں کہیں صاعقة آسمانی آئنے اور تاریخیات لوٹ نہ جائے۔ لب سب اسی طرح ان منافقین کے لئے بھی رحمت الہی کی وہ بارش جو قرآن کی صورت میں ہوئی، ان کی اپنی کمی عقل، متعفف دماغ اور قلت علم و بصیرت کی وجہ سے زحمت بن گئی، قرآن کے احکام امر و نہی، اس کی دعوت، جہاد و قتال اور نفس پرستوں پر اس کی زجر و توبیخ ان کے لئے بجلی کی کڑک اور چمک بئن گئے جن کی تاب لانا ان کے بس میں نہ تھا بلکہ ملی بے ضرر تعلیمات کی روشنی میں تو وہ کچھ چل لیتے ہیں، مگر جہاں آزمائش کے معاملات آجاتیں، یا جہاں تاویلات کی گنجائش شروع کر دلوں فیصلہ کر دیتے والی ایت آجائے وہاں وحشت کھلکھل اور پریش نیں میں میٹلا ہو جاتے ہیں، چنانچہ ہمارا یہ روز کا مثالہ ہو ہے کہ جب گمراہ اور بدقیق فرقوں کے سامنے قرآن کی کوئی صریح آیت پہنچ کر دی جاتی ہے تو وہ ایسے سرطے پڑاتے ہیں کہ گویا بجلیوں کے سامنے کہیں سے اچانک کوئی بھوکا شیرا گیا۔ حالانکہ قرآن کی آیت تو فی نفسه رحمت ہے، مگر ان کی یہ سنت مصیبت بن جاتی ہے۔ اس کی چکار ہوندی میں وہ اٹا اور اس سے بھول جاتے ہیں اور اس کی آوازان کے لئے بجلی کا کارکانا بن جاتی ہے جس سے جان پھانے کے لئے انہیں کا نوں میں انگلیاں مٹھوٹیں لینی پڑتی ہیں۔ ان کی یہ حالت یکوں ہوتی ہے، صرف اس بناء پر کہ ان کی عقول اور دل پر حق سے نامنوسیت کا پُردہ پڑا ہو جاتے اور ان کے گز و گز صفات الہی کے زوحانی بار کو انہانے کی طاقت نہیں رکھتے، اس وجہ سے وہ اعراض و نفرت پر مل جاتے ہیں۔ انہیں کمیش ان مشرکوں کا (خواہ ان کے مختلف گروہ اپنے مشرکانہ خیالات میں کہتے ہی مغلت ہوں حال بھی بھی ہیں کے سامنے غالباً مسئلہ توحید سہر ہن، ہو کہ اس جاتا ہے اور قطعی دلائل و نصوص ان کے مشرکانہ ادھام کی دھیجاں بھیگر کر کھ دیتے ہیں تب بھی ان کے دلوں میں ایمان کی روشنی پیدا نہیں ہوتی بلکہ ان پر قرآن کی بات اتنی شاق لگرتی ہے اور وہ اس سے اس قدر وحشت کھلتے ہیں اگر ان کا بس چلے تو اپنے کا نوں کو بند کرنے میں بھی دریغہ نہ کرس۔ —

(۲) — سورہ رعد میں اسی فلسفہ ہدایت کو دوسرے پہلوے بیان کیا گیا ہے۔ وہاں مؤمنین کو سامنے رکھ کر ان کے بارے میں بھی یہی دونوں ناری و مانی تکشیں بیان فرمائی گئی ہیں مگر دیکھو کر دونوں ہیں لتنا برا فرق ہے۔

اَنْتُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَنَالْتُ اُوْدِيَّتُمْ بِقَدَرِهَا ۝ اللَّهُ نَعْلَمُ اَسْمَانَ سَبَقْتُمْ بِهِنَّا ۝ بِرْسَابِيَا، بِهِرَابِيَا اِيْنِي (سَمَائِيَّ) كَمْ بِعْدِر

اس سے ندی نالے بننے اور پھر (پانی کے) ریلے میں جھاگ  
من کر اور پانٹھا آتے، اسی طرح زیور یادو مرے ساز و سامان  
بنانے کے لئے (معدنیات کو) جب لوگ آگ میں پیا تے میں  
تو ان میں بھی اسی طرح کا جھاگ ہوتا ہے۔ یوں الشرقاً و باطل  
کی مثالیں بیان فرماتا ہے۔ سو جھاگ تو رائیگاں جاتا ہے اور  
(پانی) بولوگوں کے کام آتا ہے زمین میں ہٹپڑا رہتا ہے۔ اللہ  
اسی طرح مثالیں بیان فرماتا ہے —

فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ وَرَأَبَدَ اسْرَابَيْمَادَ وَهِمَّا يُنْقِدُونَ  
عَلَيْهِ فِي الْتَّارِيْخِ تَعَاهِدَ حَلِيْتَ اُوكَمَّا عَزَّزَ بِلَامَتُه  
كَذَالِكَ يَصْرُبُ اللَّهُ الْحُوَّةَ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا  
الرَّبُّلَنْ فَيَدُلُّهُ بِجُفَاءَهُ وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ  
الْمَسَاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَالِكَ  
يَصْرُبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ ٠ ————— (رَمَدَ ٤٠)

یہاں اللہ تعالیٰ نے اپنی وجی کو جسے وہ قلبِ انسانی کو زندہ کرنے کے لئے اُتارتا ہے پانی سے تشبیہ دی ہے جو زمین کو زندہ کرنے کیلئے برسایا جاتا ہے اور دلوں کو نمیٰ نالوں سے تشبیہ دی ہے جس طرح نمیٰ نالے آسمان کی بارش کو اپنی اپنی وسعت کے مطابق اپنے سینوں میں بھر لیتے ہیں۔ اسی طرح انسانی قلب بھی دریائے معرفت سے بقدر طرف لے لیتے ہیں، جو قلب مبتنیٰ زیادہ وسعت رکھتا ہے وہ اسی قدر علم و بصیرت کا خزانہ وجی الہی کے فیضانِ عام سے حاصل کر لیتا ہے۔ پانی کے ساتھ وجی اور نمیٰ نالوں کے ساتھ قلوب کی تشبیہ کس قدر یقین ہے۔ پھر دیکھو بارلوں سے جب بارش ہوتی ہے اور زمین پر پکر دھارے کی شکل میں بہنے لگتی ہے تو اس وقت زمین کی تمام غلاظتیں اور میل کیلیں اذخیں دغناشک سب انہر کو سطح اب پر آ جاتے ہیں مگر چند گھوون کے بعد کہیں ان کا نام و نشان تک نہیں ہتا اور وہی پاک و صاف پانی باقی رہ جاتا ہے جو انسان کے لئے مفید ہے۔ اسی علم و بصیرت اور رُشد و ہدایت کا اب روایا بھی جب قلوب کی دادیوں میں اُترتا ہے تو پہلے تمام دلی ہوئی کثافت کو ابھار دیتا ہے اور بالا کا فنِ نفسانی خواہشوں اور شکوک و ادھم کی گنگدگیوں کو فنا کر کے دلوں کو اوارِ الہی کا ہمیط بنادیتا ہے۔ اس کی مثالیٰ لعینہِ دادا کی ہے جو ہم کے اندر داخل ہو کر تمام اخلاطِ جسم کو ابھار دیتی ہے۔ اور مرضیں ایک طرح کی ناگواری محسوس کرتا ہے حالانکہ تمام اخلاط کا ابھرنا ددا کے فوائد میں سے ہے —

کیونکہ وہ انہیں ابھارنی تھی اس لئے ہے کہ فنا کر دے جیسا کہ اس کی فطرت کا خاصہ ہے۔ ان حقائق کو سامنے رکھو اور پھر حق و باطل کی بائی ہی اور ایسا کا تصور کر دو، حق نو دار ہوتا ہے تو دلوں میں چھپی ہوئی باطل کی تمام قیمتیں سرنگاں کیلیتی ہیں بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ حق خود ہی کرید کر ان قیمتیں توں کو ابھارتا ہے تاکہ انہیں باہر نکال پہنچنے کچھ مدت تک تو وہ قیمتیں ایک سجنی کیفیت میں ابھری رہتی ہیں لیکن آخڑ کارہا ہو جاتی ہیں اور آئندہ قلب بالکل مٹا ہو کر چیک اٹھتا ہے۔ یہ تمیل توانی تھی: ناری تمیل سمجھی اسی حقیقت کی طرف اشارہ کرنی تھے: —

وَمِمَّا يُوقَدُونَ عَلَيْهِ فِي الْمَلَدِ الْبَيْتَانَةِ اُوْرِيْجُو (لوگ) زیور یا دوسرے سازو سامان کے لئے (معدنیات کو) حلستے اک مَتَّاعِنَةَ تَدَقَّدَ مَقْلُعَهُ طَرَیْکَو (اگر میں تا تھیر، ہر ہم ایکھی) اسے ط حجھاً اُنھیاً ہے

حییپ اور مسجد میٹھے ۔ اسیں پاے میں اسیں ری ہی اسیں بھاگ اھنا ہے۔  
معدنیات جب آگ میں پھلائی جاتی ہیں تو ان میں سے سیل کا جھاگ اٹھتا ہے۔ اصل جو ہر سچے رہ جاتا ہے جو انسانی فضوریات زندگی کیلئے کار آئندہ ہے اور جھاگ اور آگ کو چھپتے باتا ہے اور سوخت ہو جاتا ہے۔ ایمان و بدایت کا معاملہ بھی ایسا ہی چھپتے ہے ایمان کی گزی جب پہنچتی ہے تو مؤمن کے قلب کو اپنے اندر کی خانوں کا شدید احساس ہوتا ہے اور وہ پریشان ہونے لگتا ہے مگر یہ آگ شہوں اور شبہات کی گندگیوں کو اس طرح چھانٹ کر پھینک دیتی ہے جس طرح بھی کی آگ معدنیات کے میں اور زنگ کو۔ پھر جس طرح ملا دٹ نہیں جانے اور سوخت ہوئے کے بعد معدنیات کا خانس جو ہر انسانوں کو فاماڈہ پہنچاتا ہے۔ اسی طرح نور ایمان بھی قلب مؤمن میں منکن ہو کر ذر صرف اس کو بھراں کے ذریعہ سے ایک جہاں کو فانہ پہنچاتا ہے ۔

## ۳ - دُنیوی زندگی اور صاحب دُنیا کی مثال

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٌ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ  
السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ بَنَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا  
يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْوَافُ مُحَمَّى إِذَا أَخْذَتِ  
الْأَرْضَ سُخْرُرْ فَهَا وَأَرْيَانَتْ وَطَرَّ أَهْلَقَ  
أَهْلَهُ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لِيَلَا أَوْهَانَ  
فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَانَ لَوْلَخْنَ بِالْأَمْمَنِ  
كَذَلِكَ لُقْصِيلُ الْأَيَّاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ.  
(یونس - ۲)

دُنیوی زندگی کی مثال ایسی ہے جیسے مثلاً ہم نے آسمان سے باہی بر سایا اور اس سے زمین کی نباتات جس کو آدمی اور جو پائے کہا تے ہیں۔ سیراب ہوئی ہیاں تک کہ جب زمین نے اپنا سلکھا کر لیا اور خوشنما ہو چکی اور اہل زمین نے کمپیا کہاب وہ ان کی ہے تو (ناگاہ) ہمارا سچکم اس پر رات یادن کے وقت نازل ہو گیا اور تم اس کی ایسا بیماری میرت سیکا کہ خوبیاں اس کا نام دشان ہی نہ تھا۔ جو لوگ سوچتے اور سمجھتے ہیں ان کے لئے ہم اپنی نشانیاں اسی طریقے تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔

یہاں اللہ تعالیٰ نے دُنیوی زندگی کی تشبیہ اس طرح دی ہے کہ دُنیا جب زیب و زینت کے لباس میں بن سوو کر سامنے آتی ہے تو انسان اس پر مفتون ہو جاتا ہے اور حصول دُنیا ہی کم اپنا مطیع نظر قرار دے لیتا ہے جیسے کہ یہ فریب نفس اُسے یہاں تک پہنچا دیتا ہے کہ وہ اس زینتِ حیات کو اپنے بقیہ قدرت میں بھئے لے جاتا ہے اس وقت یہاں تک ایک کرشمہ الہی نہود ار ہوتا ہے اور اس کے ہاتھوں بُر کے ذریعے سے یہ محبوب ترین متعہ چھین کر اسے خسروں و ناکامی کی ناگہانی مصیبتوں اور ہیرتوں میں پھوڑ جاتا ہے۔ اس کیفیت زندگی کی تشبیہ اللہ تعالیٰ نے زمین سے دی ہے جس پر بارش کی کرشمہ سازی سے نباتات کی ہری ہری چادریں پچھ جاتی ہیں اور اس باصرہ نواز منظر کو دیکھ کر کسان بے خود و بے اختیار ہو جاتا ہے۔ اس وقت خدا اُسے یاد نہیں آتا، نفس کے فریب میں آکر وہ اسے اپنے تذکرہ کا نیچہ اور اپنی ہلک سمجھنے لگتا ہے کہ اچانکہ کم الہی باری ہوتا ہے اور یہ سارے اسماں غرور افادات و حواروں کی نذر ہو کر رہ جاتا ہے۔ دیکھتے دیکھتے اس کا ظلم و غرور لوب جاتا ہے اور اسے دکھائی دیتا ہے کہ جس جگہ اس کے خوش آئند تخلیقات کی حسین عمارت قائم تھی وہاں شکست کھنڈوں کے لشان بھی اب موجود نہیں ہیں، یہی حال دُنیا کی رعنائیوں اور اس کے پُلامیس اور خود فریب پر تاروں کا ہے۔ اگر غور کر دیکھ تو معلوم ہو گا کہ دُنیا اور دُنیا پرست کی تکنی بیان تشبیہ ہے۔

ضمناً ایک اور نکتہ بھی پچھلو چونکہ دُنیا آفات و حادث کا مرکز اور اس کے مقابل جنت اطیبان و سکون اور عافیت و سلامتی کا گھر ہے۔ اس لئے قرآن اس تبیہ اور زندگی کے بعد "وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَيْهِ دَارِ السَّلَامِ" کہہ کر جنت کی زندگی کی طرف بُلتا ہے جنت کے دارِ اسلام (لُكھ کا گھر) کہنے کی وجہ یہی ہے کہ یہ مقام اُن تمام اُنفول، پریشانیوں اور بے اطمینانیوں سے مامون ہے جن کی شکار دُنیا بھی ہوئی ہے قرآن بلا لحاظ خاص و عام سب کو اس سلامتی کی طرف دعوت دیتا ہے کہ عدل الہی اس کا مقتضی ہے اگرچہ ہدایت و معرفت کی سعادت صرف نہیں کو ہاں ہوتی ہے جن کو پر در دگار عالم اس عزت و شرف سے نوازتا ہے۔ وَذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوْتَيُهُ مَنْ يَشَاءُ إِنَّمَا

## ۴ - مُشرکین کے معبدوں کی بُلے بُسی کی مثال

مَثَلُ الَّذِينَ إِنْخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلَيَاءَ كَمَّتَلِ  
الْقُنُكُبُوتِ إِنْخَذَاتُ بَيْتَ طَوَّانَ أَوْهَنَ الْبَيُوتِ  
لَبَيْثُتُ الْعَنَكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَكْلُمُونَ هَعْبَوتِ

جن لوگوں نے خدا کے ہوا دہروں کو اپنا کار ساز بنا رکھا ہے۔ ان کی مثال مکھدی کی سی ہے کہ اُس نے ایک گھر بنایا اور کچھ شک نہیں کہ سب گھروں میں کمزور گھر مکھدی کا گھر ہے، کاش یہ یوں لے

میہاں اس حقیقت سے بردہ اٹھایا گیا ہے کہ مشرکین تو مکری کی طرح کمزور دنالوں میں ہی لیکن ان کے اولیاً و شرکاء ان سے بھی نیاد پہنچا اور مجبوس مخفی ہیں، سو ان مشرکین کی ذلیل کمزوری و بے چارگی اور پھر اپنے سے بے سر تراویلیاں سے مدد و قوت حاصل کرنے کی شان مکرمی اور اس کے گھر کی ہے۔ اس شل کے تحت مشرکین کے انتہائی خسروں کا ذکر ہے کہ اگرچہ بے یار و مددگار ہیں لیکن وہ اپنی مرمودی اور کمزوری کے نقطہ نکال پر اس وقت پہنچے جب کہ انہوں نے اپنے سے بھی زیادہ مجبور مخلوق کو اپنا لوئی مددگار بنا یا جن سے وہ سوائے ضعف خسروں کے کچھ ہیں پا سکتا۔ اگر یہ سوال کیا جائے کہ مشرکین و کفار بھی جانتے ہیں کہ تاریخ بکوت کمزور ترین شے ہے، پھر اس سے "لَوْلَا دُلْلَمُونَ" کے ذریعہ ان کی واقعیت دلکش کی گئی ہے؟ اس کا جواب بالکل واضح ہے۔ آیت کا مقصد ان کے اس علم کی نفع کرنا نہیں ہے کہ مکرمی کا گھر سب سے زیادہ کمزور بے بلکہ اسی علم کی نفع کرنا ہے کہ ندامتے واحد کے ہوا بوجمود اور اولیاً ٹھیرے ہاتے ہیں، ان کی وقت اور قدرت تاریخ بکوت سے زیادہ نہیں ہے، اگر وہ اس حقیقت کو جانتے ہوتے تو ایسا ہر گز نہ کرتے، وہ تو یہ سمجھے بیٹھے ہیں کہ یہی اولیاً ان کو قوت و جبروت خشیں کے لیکن اس کی حقیقت خواب سے زیادہ نہیں ہے اور نہ کبھی ثابت ہوئی۔ ان مضمون کی بحثت آئیں ملیتی ہیں جن میں یہی حقیقت بیان کی گئی ہے مثلاً ایک جگہ قرآن ہکتا ہے:

انہوں نے اللہ کو چھوڑ کر بہت سے البار کھے ہیں کہ وہ  
ان کے مددگار ہوں گے، مگر وہ ہرگز مددگار نہ ہوں گے، قریب  
بے کہ وہ خود ان کی بہنگی کا انکار کریں گے اور اُنے ان کے  
دشمن ہو جائیں گے

وَالْخَلْدُ دُوْمٌ دُوْنِ اللَّهِ الْهَمَةٌ لَّيْكُوْنُوا لَهُ  
عِزَّاً هُمْ لَمَّا سَيَّكُرُوْنَ بِعِبَادَتِهِمُوْ  
وَلَيْكُوْنُوا نَوْتَ عَلَيْهِمُوْ صِنْدَأً ۝  
رمیم۔ ۵

وہ سبکی بگہ ہے۔

ان لوگوں نے اللہ کو چھوڑ کر بہت سے البار لئے یہ کچھ کر کہ وہ  
ان کی مدد کریں گے، مگر وہ ان کی مدد نہیں کر سکتے بلکہ بُت پرتوں  
کے لشکری بنے ہوئے قیامت میں خود جواب دہی کیلئے مافریخ ہو جے

ایک مقام پر مشرکین کی ہلاکت و تباہی بیان کرنے کے بعد ارشاد ہوتا ہے:—  
وَمَا أَظْلَمْنَا هُوَ وَلِكُنْ طَلَمُوا الْفَسْدُ  
فَنَّا آعْنَتْ عَنْهُوْ الْهَمَمُوْ الَّتِي يَدْعُونَ  
مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ لَّتَاجَأَ  
أَمْرِرِتِكَ مَا مَا زَادُهُوْ غَيْرَ تَبَيْبَ (بُرُو)

انہوں نے ان کی تباہی کچھ اور بُخادی۔

ان چاروں مقامات پر حقیقت آشکارا کی گئی ہے کہ جس نے غدا کو چھوڑ کر شر کا اور اولیاً کا دام سر بلندی و سر فرازی اور نصرت و امداد  
حمل کرنے کے لئے پکڑا وہ ناکام رہا اور اس کی یہ عبادت مفید و منفعت بخش ہونے کے بجائے اُلٹی دبال جان بن گئی۔ یہ مثل جو اور پر بیان  
ہوئی شر کے البال، مشرکین کے خسروں کی انجام کی ہوئی کی اور تباہ کاری کی سب سے زیادہ روشن اور بیان تھیں ہے۔

۵۔ کفار کے اعمال کا اور ان امیدوں کا جو انہوں نے اپنے اعمال کے نتیجہ سے البتہ کر رکھی ہیں۔

وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُوْ كَسَرٌ أَبْ لِقَيْعَةٍ بَخَسِبَةٍ ۝ اور کافروں کے اعمال کی حقیقت پیشیل میدان کی اس سمجھتی ہوئی

الظَّهَىْ مَآءِهِ حَتَّىٰ إِذَا حَانَةِ الْمَوْجِدُ لِشَيْئٍ  
وَوَجَدَ اللّٰهُ عِنْدَهُ كُوْنَةٌ حِسَابَهُ وَاللّٰهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ

تک کہ جب اس کے قریب آیا تو کھنڈ پایا، البتہ اس نے اللہ کو  
اوکَاظِلُّمَاتِ فِي جَهَنَّمِ يَعْلَمُ مَوْجِدَهِ فَوَقِبَ مَوْجَهٌ  
وہاں موجود پایا جس نے اس کا حساب چکا دیا اور اللہ پر بھر میں حساب  
امِنْ قُوَّتِهِ سَحَابَهُ طَلَسَاتٍ بِعَصْمَهَا فَوَقَ بَعْضِهِ  
لے لینے والا ہے، یا ان کے اعمال کی مثال ان شہر و تاریخوں کی  
رِدَّا آخرَ حَرَجَ يَدٌ لَا لَوْيَكَدَ بِرَاهَهَا وَمَنْ لَمْ  
يَكْحُلِ اللّٰهُ لَهُ نُورًا فَمَنَّاهُ مِنْ نُورٍ

سی ہے جو ایک ایسے اتحاد نہ میرے میں جسے موج نے ڈھانک  
رکھا ہو، پھر اس موج کے اوپر بھی بادل چھایا ہو۔ غرض ایک کے اوپر  
کئی تاریخیں جمع ہیں کہ اگر کوئی آدمی اپنا ہاتھ لکالے تو اسے جھنڈ دیکھ  
پائے اور جسے الشرمی روشنی (ہدایت) نہیں۔ اسے کہیں سے بھی  
روشنی نہیں بل سختی

(نور۔ ۵)

اس مجھے اللہ تعالیٰ نے کفار کے بارے میں دو شاہیں بیان فرمائیں، ایک دور سے تھکی ہوئی ریت کی، دوسری شہر و تاریخوں کی، اسی  
حق وہدایت سے انحراف کرنے والے دو طریقے کے لوگ ہوتے ہیں:

ایک تو وہ لوگ جنہیں اپنے اوہام و ضرایفات کی ہاتھ پر گمان ہوتا ہے کہ وہ بے بُنیاد نہیں میں بلکہ کوئی نہ کوئی بُنیا درکھتے ہیں لیکن جب  
حقیقت بے ناقاب ہوتی ہے تو ان کے گمان کی صیحت آنکارا ہو جاتی ہے اور خیالات و اوہام کا تاریخ پور بھر جاتا ہے، جاہل بدقیقوں اور ہوا پرستوں  
کا یہی حال ہے کہ یہ لوگ اپنے اہواز و آرایہ کو علم و بصیرت اور لذت و ہدایت سمجھ رہتے ہیں میں لیکن جب اصل حقائق ان کے سامنے آتے ہیں  
اس وقت ان پر ان کے ٹلن بے بُنیاد کاراز کھلتا ہے اور واضح ہوتا ہے کہ ان کے عقائد اور ان کے اعمال کی یہ عمارت بھوپالیے اصل عقائد  
کی بُنیاد پر کھڑی ہے، ایسی ہی ہے جیسے چیل میدان کی چکتی ہوئی ریت ہو، دور سے دیکھنے والوں کی لگاہوں میں پانی نظر آتی ہے اور حقیقت پچھے  
نہیں ہوتی۔ بھی کیفیت اور یہی انجام ہے اُن اعمال کا جو زندگانی کے لئے کئے گئے ہیں نہ احکام الٰہی کے اتباع میں، اُن اعمال کو صاحب عمل  
سمات اور سود و بہبود کا ذریعہ سمجھتا ہے حالانکہ اس غلط موقع کا نجوم حضرت کے ہوا کچھ نہیں۔ بھی وہ اعمال میں جن کی بابت حقیقت و مدد بلکہ فیصلہ  
ہے کہ وَقَدِ مَنَّا لِمَا عَمِلُوا مِنْ فَعَلَكَ نَعْلَمُ مَا جَعَلْتَنَا هَبَاءً مَنْثُورًا۔ (پ ۱۹-۲۰)

تشبیہ کی بلا غلت پر غور کرو! اللہ تعالیٰ نے سراب کے ساتھ "بِالْقِيَعَ" کی قید بھی لگاتی ہے، تیغ اس چیل میدان کو کہتے ہیں  
جہاں حیوانی اور نباتی وجود کا نام دلشان تک نہ ہو لیعنی محل سراب اس سنان "خراہ" کو بتایا ہے جو بالکل بے آب و گیاہ اور ہر غیر چادری وجود  
سے غالی ہو، اور خود سراب ایک ایسی شے ہے جو بالکل بے حقیقت و بے اصل ہے۔ اب ان کے اعمال اور قلوب کو، جہاں پر وہدایت کی کسی  
کوئی کاگذ ممکن نہیں، سراب اور اس کے مذکورہ بالا موقع دلکل سے مطابقت دو، کیسی بچوں سے چوہل بیٹھ جاتی ہے جس طریقے اس محل سراب  
میں کسی چیز کا وجود نہیں۔ اسی طریقے ان کے دلوں میں آفتاب ہدایت کی کرنوں کا کوئی کاگذ نہیں اور جس طریقے سراب کی کوئی حقیقت نہیں اسی طریقے  
ان کے دلوں میں آفتاب ہدایت کی کرنوں کا گذ نہیں تو قعات توبہت ہیں مگر وقت پر ان کے لئے سراب کی طریقہ معدوم الحقیقت ثابت ہو جو  
پھر یخیشیتِ الظُّلَمَانِ مَكَاءً" کی قید مزید پر غور کرو! "ظُلَمَان" اس شخص کو کہتے ہیں جو سمعت پیاسا ہو۔ ایسا شخص پیاس کی شدّت  
سے بیتاب ہو گھنپتی ہوئی ریت کو پانی بھجو کر پاس آتے ہے اور دہاں کچھ نہیں پانی بلکہ شنگی اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ کفار کا یہی حال ہو گا، ان کے ہمال  
غیر اللہ کے لئے ہونے اور اطاعت رسول پر مبنی نہ ہونے کی وجہ سے بالکل سراب کے مٹاہیں، جس طریقے پیاسا آدمی بھی ہوئی ریت کی طرف  
پانی بھجو کر پہنچتا ہے اور ناگہانی یا س دھرت کے سوا کچھ باقہ نہیں آتا، اسی طریقے میدان حشر میں کفار نہایت اعتباً کی عالت میں بڑی اُمیڈیں

کے ساتھ اپنے اعمال کی طرف بڑھیں گے لیکن اعمال کا کہیں نام دشان نہ ہوگا، البتہ خدا موجود ہے لیکن کا ان کا حساب پچھلے گا۔

ہر باطل پر سوت کا یہی حال ہو گا لیعنی باطل اس کے ساتھ اس وقت دغدا کے گا جب کہ اسے مدد کی سخت ضرورت ہو گی، یعنی کوئی باطل کی کوئی اصلاح نہیں ہوتی اس کا مٹی بھی دیسا ہی باطل ہوتا ہے، جیسا کہ اس کا اکم پس جب اعتقاد ہیں حق کی مطابقت نہ ہیں جائے گی تو اس سے جو چیز متعلق ہو گی وہ بھی باطل ہو گی۔ اسی طرح عمل کی غرض و غایت اگر باطل ہو، مثلاً عمل خالصۃ لوجہ الشہر ہو یا حکام الہی پر مبنی نہ ہو تو وہ باطل ہو گا اور اعلیٰ کرنے والا اپنی توقع کے خلاف اس کی بدولت مضرت سے دوچار ہو گا۔ نیز اس کے اعتقاد عمل کی طرف سے غفلت نہ ہو گی۔ کہ مالک و علیہ کا فرق دامتیاز کے بغیر فصلہ ہو جائے بھروسے لمحے سے محدود رہنا اور مضرت و مذاہب کا مزہ چکھنا ہو گا۔

ذَدَّ حَجَدَ اللَّهُ عِنْدَكَ فَتَوَفَّ حَسَابَكَ وَاللَّهُ سَمِّيَ لِعَلِيِّ الْحِسَابِ۔ (نور: ۱۵)

پہ اس گم کردہ راہ جماعت کی تصویر و تقلیل تھی جس نے غلط گمان کی وجہ سے اپنے اپنے کوہہا سیت اور راہ راست پر بھٹاکھا۔ اب مُنْكِرِینَ حَقَّ کی دوسری قسم کو لو جس کے حالات کی تشبیہ طلبات بھرے دی گئی ہے یہ ان لوگوں پر مشتمل ہوتی ہے جو حق اور رشہ دہی سیت کو جان پہچان کر ترک کر دیتے ہیں اور باطل ہی کی تاریکیوں کو اپنے لئے پسند کرتے ہیں۔ ان لوگوں پر ایک دو نہیں کی طرح کی تاریکیاں پھا جاتی ہیں۔ ایک طرف سے فطرت کی طلبت کا شکار ہوتے ہیں۔ دوسری طرف روح کی طلبت کا تیسرا سمت سے چہل کی تاریکی مسلط ہوتی ہے (یکونکہ وہ اپنے علم کے مطابق عمل نہیں کرتے، اسی جم کا رجہل کا زندگ ان پر یقین جاتا ہے) اور چوتھی طرف اتباع ہوا کی۔ ان ترہ طلبوں میں گھر جانے کے بعد ان کا حال بالکل اس شخص کے مشابہ ہو جاتا ہے جو ایک ایسے دریافت ناپید کنار میں جا پہنچا ہو جس میں لہر دل لہری اٹھ رہی ہوں اور ساتھ ہی اور پرے سے سیاہ بادلوں کی تاریکی بھی اس پر چھانی ہوئی ہو۔ لیعنی اس پر تین طرح کی تاریکیاں بیک وقت چھانی ہوئی ہوں۔ دلیا کی تاریکی، موجودوں کی تاریکی اور بادل کی تاریکی۔ غور کر دو، انہیں تاریکیوں کے مشابہ کفار کے قلوب کی تاریکیاں بھی ہیں۔ فطرت کی تاریکی، روح کی تاریکی اور دمائی کی تاریکی۔

سراب (جسے دور سے پالی لیعنی مادہ حیات کم جھا گیا ہے) اور طلبات (جو نور کی ضد ہے) کی ترددوں مثا لیں ان دلوں (ناری دمائی) مثلوں کے مشابہ ہیں جو منافقین اور سوئین کے بارے میں اور بیان کی جا چکی ہیں۔ اور ہن میں مومنین کا حصہ "زندگی" اور "نور" دکھایا گیا ہے اور منافقین کا حصہ ان کے بکس طلبت اور دعوت کی ہو لئی کی بتائی گئی ہے۔ یہی حالت مُنْكِرِینَ و منافقین کی زیر بھٹ مثلوں میں بھی بیان ہوئی ہے کہ پانی کی تلاش میں انہیں سراب بلا جود ہو کے سے پالی نظر آ رہا تھا اور جس کی کوئی حقیقت نہیں ہوتی، اسی طرح نور کے بھروسے طلبت جو ایک طرح کی رُوحانی موت ہے، ان کے مقدار میں لٹلی۔

## شَرْكُ الْمَعْقُولِيَّتِ کی مثال

اللَّهُ تَهْبَى سَمِّنْ خُودَ تَهْبَى اَپْنِي هِيَ حَالَ سَمِّ اِيْكَ مَثَلٌ بِيَانٌ  
کرتا ہے جن غلاموں کے تم مالک ہو کیا ان میں سے کوئی بھی اس مال میں جو ہم نے تم کو دے رکھا ہے، تمہارا شریک ہے کہ تم اور وہ ایکیں برابر کا حق رکھتے ہو اور ان سے بھی دیسا ہی اندر شریش رکھتے ہو ہو۔ جیسا اپنے (جیسے آزاد حق تصرف رکھنے والوں) ایسا ہی ہم کچھے والوں کے لئے کھول کر نشایاں بیان کرتے ہیں۔

صَرَبٌ لَكُوْمَشَلَّا مِنْ الْفُسْكُوْهَلِ لَكُوْمَنْ مَا مَلَكَتْ اِيْسَا لَكُوْمَنْ شُرِّكَاءَ - - - - - فِيهَا سَرَّأَتْنَا كُوْفَانَتْحُ فِيهِ سَوَّ اُنْتَنَا فُونْهُمْ كَجِيْفَتِكُوْ لَفُسْكَوُ، كَذَالِكَ نُفَصِّلُ الْأَيَّاتِ لِقُوْمٍ لَيَعْقِلُونَ - (رُوم: ۳۴)

ایت کریمہ میں جس دلیل سے اللہ تعالیٰ نے مشرکین کے خلاف استدال کیا ہے اسے اصطلاح میں دلیل قیاس کہا جاتا ہے۔ استفہاً ان کے غلاموں کو ان کا شریک و سہیم فزار دے کر ان کے خلاف ایسی جھت قائم کی جس کی صحت کے وہ کلی طور پر ایسے معرفہ ہیں کہ ان کے دماغ میں کبھی اس کی غلطی کا دہم سمجھی نہیں گزرتا۔ اور یہ دلیل و جھت کا بہترین و بیفع ترین اسلوب ہے کہ مخالف پر خود اسی کے مسلمات اور بدیکی کلیات سے جھت قائم کی جائے، اللہ تعالیٰ ان نادان انسانوں سے خطاب کر کے فرماتا ہے کہ تمہارے یہ غلام اور لونڈیاں جو تمہارے دست ب تصرف میں ہیں کیا یہ تمہارے مال و ممکنے میں شریک ہیں؟ کیا اپنے ان ممالک کے متعلق تم یہ تصور کر سکتے ہو کہ تمہاری جانیداد میں یہ مساواۃ و حقوق و ای رکھتے ہیں؟ اور اس تصور کے سخت تمہارے دلوں میں کبھی یہ خوف پیدا ہوتا ہے کہ کبھی وہ تمہارے مال و ممکنے میں سے اپنا حصہ بیالیں گے یا اپنے حصہ سے زائد تمہارا حق بھی مار لیں گے۔ جس طرح کہ ایک شریک دوسرے شریک سے غم ان خوف دبے اطمینانی محسوس کیا گزتا ہے؟ حضرت مسیح بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تھناً فوٹھٹو تھیقٹھٹکھو کی تاویل یہ فرمائی ہے کہ کیا تم کو ان غلاموں سے یہ اندریشہ اور خوف ہے کہ وہ تمہارے مال و اسباب کے دارث ہو جائیں گے جس طبع کو تم میں سے بعض کو بعض کے ترکیب حق دراثت مامل ہوتا ہے؟ بہر کیف ایت کا مقصد یہ ہے کہ تم میں سے کوئی ہے جو اس بات پر راضی ہو گا کہ اس کا غلام اس کے سوابی اور اہل و اولاد میں شریک ہو جائی کہ اس کے برابر حق تصرف رکھے اور اس حق تصرف کی وجہ سے اسے یہ اندریشہ لائق ہو کر کہیں وہ (غلام) موقع پا کر ساری ملکیت پر تمہارا حق باش ہو جائے برابر کے شرکا میں یہ خطرہ ہر دم موجود رہتا ہے؟ اگر تم اس پر راضی نہیں اور نہ کبھی ایسی ناعقول بات تسلیم کرنے کے لئے تیار ہو تو پھر دی ہی بات میرے لئے کیوں پسند کتے ہو؟ اور میری مخلوقات کو جو میرے ملکہ غلامی میں ہیں، یکو نکریمیرا تم سرا و رہم پایہ قاریتے ہو؟ اور جبکہ غلام و آقا کی اس مساوات کے مخمل کو تمہاری عقل اور فطرت بدانستہ غلط بھتی ہے (مالانکر) تمہارے حق میں اس کا بہت پکھا ملکان بھی ہے۔ اس نے کہ حقیقت کے اعتبار سے تو تمہارے غلام تمہاری ملک کی طرح نہیں ہیں۔ بلکہ دراصل وہ تمہارے بھائی ہیں برابر کے۔ البتہ اللہ تعالیٰ نے انہیں فضیلۃ القبارین نے رکھا ہے، اس لئے بعض فرضی طور پر نہ کوئی حقیقی طور پر دونوں کے مرتبہ جدا گاہ ہو گئے ہیں اور دونوں کو مجازاً آتا۔ اور ”غلام“ کے الگ الگ نام بل گئے ہیں، ورنہ حقیقتاً تم اور تمہارے غلام دونوں کے دونوں ہی کسی اور ہی حقیقی آقا کے غلام اور بندے ہیں۔ تو میرے حق میں تمہارا راضی ہی اس تغیل کے تسلیم کر لے کی اجازت کیوں کر دیتا ہے عالانکہ وہ تمام کے تمام میرے ہی بندے، میری ہی ملکیت اور میری ہی مخلوق ہیں جن کو تم نے میرا بھپا یہ وہم مرتبہ اور شریک بنا رکھا ہے؟ یہ ہے تفصیل آیات یعنی ڪَذَالِكَ لَفَصِيلُ الْحَيَاةِ کا مطلب۔

## ۹- البطل شرک کی مثال

خدا نے ایک مثال بیان فرمائی کہ ایک غلام ہے دوسرے کی بہ جو کسی بات کا انتیار نہیں رکھتا۔ دوسرے شخص ہے (خود مختار) جس کو ہم نے اپنی سرکار سے اچھی روزی دے رکھی ہے تو وہ اس میں سے کچھ چھپ کر اور کچھ کھٹلے طور پر خرچ کرتا ہے۔ کیا ایسے دو شخص برابر ہو سکتے ہیں؟ (یہ شایدیں سُن کر مشرکین ضرور نہیں پکار سکتے) احمد رضی اللہ (کہ اتنا تو سمجھے) لیکن ان میں سے بہترے ایسے بھی ہیں جو اتنا بھی سمجھنے سے قاصر ہیں اور خدا نے (ایک دوسری) مثل دو ایسیں کی بیان فرمائی ان میں کا ایک گونڈا (اور کسی کا غلام بھی) ہے جو کچھ

ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْلُوًّا كَلَامًا يَقُولُ عَلَى  
شَيْءٍ وَّمَنْ ذَرَرْفَتْنَا لَا مَسَارِزْفًا حَسْنَةً فَهُمُّ  
يُنْفِقُونَ مِنْهُ سِرَّاً وَّجَهَرَّاً مَهْلَكًا سَتُونَ طَائِحَةً  
لِلَّهِ بَلَّ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ وَضَرَبَ اللَّهُ  
مَثَلًا شَجَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَوْلَا يَقْدِيرُ  
عَلَى شَيْءٍ وَّهُ مُكِلٌ عَلَى مَوْلَاهُ لَا يَأْتِنَّ  
يُوْجَنِيَّةَ لَوْيَاتِ بِخَيْرِهِ هَلَكَ يَسْتَوِي هُوَ لَا وَ  
مَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صَرَاطِ مُسْتَقِيمٍ

نہیں کر سکتا (نیز) وہ اپنے آتا کا بار خاطر بھی کہ جہاں کہیں اس کو بھیجے اس سے کچھ بھی ضمیک نہیں بن آتا، کیا الیا غلام اور وہ جو عدل کا نجٹھ کرتا ہے اور خود بھی سیدھی راہ رہے کہا رہا رہ ہو سکتے ہیں ۔

ان آیات میں قرآن نے دو شیں بیان کی ہیں اور دونوں میں استدلال کا وہ طریقہ اختیار کیا ہے جسے اصطلاح میں قیاس عکس کہا جاتا ہے، یعنی کسی فتنے سے علیت حکم کی نفی کر کے اصل حکم کی نفی کرنا، یعنی تو قیاس کی ذوق تینیں ہوتی ہیں۔ ایک تو قیاس مام جس میں نفی علت کی جو  
کے فرع اصل کے حکم کی نفی کی جاتی ہے۔ پہاں اسی طرز استدلال سے زیر بحث مشلوں میں کام لیا گیا ہے —

پہلی تمثیل اللہ تعالیٰ نے اپنی عظمت اور شانِ ملوکیت اور بُقول کے عجز اور بے کمی کی دی ہے اور بُشت پرستی کی نامعقولیت پر روشنی ڈالی ہے کہ دیکھو اللہ تعالیٰ عالم کی تمہاری اشیاء کا ماں اکب مغل اور ذرہ ذرہ کا فرمازدہ ہے۔ وہ جس طرح چاہتا ہے غنی طور پر اور کھلے بندوں شہباد وہ اپنے بندوں کو الوای اقسام کی نعمتوں سے نوازتا ہے اور جس کو چاہتا ہے بے مدد و حساب دے ڈالتا ہے۔ اس کا خواہ اُر زق اتنا دیسیع اور لا محدود ہے کہ بُشارُورُوز کی ہمیں بخششوں اور فیاضیوں کے باوجود بھی کم ہونے والا نہیں، اس کے بُکس اہتمام و اوثان ایک مُحکوم اور درمانہ مغلوق ہیں۔ جن کو کسی چیز پر بھی قدرت داختیا نہیں — تو مُشکین کو کیا ہو گیا ہے کہ اس عظیم اشان اور روشن اُر افتاب فرق کے باوجود کمیں قادر مطلق ہوں اور یہ بُشتِ محض، یہی مالک ہوں اور یہ مملوک، وہ کس طرح ان بے بنی اور درمانہ مورتیوں کو میر اشریف دہتا سمجھتے ہیں اور مجھے چھوڑ کر ان کی پرستش کرتے ہیں ۔۔۔

اور اللہ۔ دو آدمیوں کی مثال بیان کرتا ہے ان میں سے ایک گوٹگا ہے، کسی چیز پر قدرت نہیں کھلتا، اپنے مالک پر بارہے اسے جہاں کہیں بھی بھیجتا ہے کوئی فائدہ حاصل کر کے نہیں فرماتا کیا ایسا شخص اس شخص کے برابر ہے جو عدل و فقط کا حکم دیتا ہے، اور سمدھے راستے پر ہے ۔

وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِرَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا  
أَبْكَوْلَا يَقِيرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ قَلِيلٌ عَلَى مَوْلَاهُ يَأْتِي  
يُوْجَهَهُ لِدَيْنَاتٍ بِخَيْرِهِنَّ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ  
يَتَأْمِي بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيرٍ

اس ایت میں اللہ اور غیر اللہ یعنی معبد حقيقة اور معبد ایں باطل کی مثال بیان کی گئی ہے، معبد ایں باطل کی مثال تو اس گونے آدمی کی سی ہے جو قوت عقل اور گویا لی دنوں سے سکر محروم ہو، بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ جو دل اور زبان دنوں کا گونگا ہو، اور پھر اس کے مجرم دن توانی کا حوال یہ ہو کہ کوئی بھی کرنے کی قدرت اس میں نہ ہو، خواجہ دا قانی کرنا تو درست، کم بحث بندگی اور فلامی کرنے میں اتنا گھٹیا ہو کہ اس کا آقا اس سے کوئی مجد نہ لے سکے۔ ان کے مقابل میں اللہ تعالیٰ کی مثال اس شخص کی سی ہے جو مکان اور کار فراہم معبد ایں بے حیات ہیں عاجز درمانہ ہیں۔ بندگی میں بھی گھٹیا درجہ پر ہیں، بخلاف اس کے اللہ نہ صرف ذی حیات ہے، بلکہ مجدد حیات ہے۔ عاجز نہیں۔

اللہ بیگ راتے پڑھئے اس کا مفہوم :-

میں نے اللہ پر بھروسہ کیا ہے جو میرا اور تمہارا سب کا پروردگار ہے، اہر چلنے والے جاندار کی پیشانی اسی کے ہاتھ میں ہے بیٹک میرا پروردگار سیدھی راہ پر ہے ۔

إِنَّمَا تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّيْتُ وَرَبِّكُوْمَا مَنْ  
دَّأَبَتْتُ إِلَّا هُوَ أَخْدُلُ بَأْصِيْتُهَا إِنَّ رَبِّيْتُ  
عَلَى صَرَاطِ مُسْتَقِيْلِهِ ۝

”فدا سید ہے راستے پر ہے“ اس جملہ کی گہرائیوں میں اُڑا اور دیکھو کہ اس کی نہ میں کتنے انوار پوشیدہ ہیں، سید ہے راستے پر ہونے کا اقتضا ہے کہ وہ جو کچھ فرماتا ہے حق درمانتا ہے جب حکم دیتا ہے عدل ہی کا حکم دیتا ہے — جو کچھ کرتا ہے صدقت، حکمت، رحمت اور عدل کے حدود سے باہر ہو کر نہیں کرتا، مختصر یہ کہ قول اور فعل دونوں لحاظ سے حق پر ہے۔ پس ناممکن ہے کہ اپنے کسی بندے پر ایک بہر مظلوم کا فصلہ کرے یا بغیر کسی گناہ کے سزا نہیں، یا اس کی نیکیوں میں سے زبردستی کچھ کم کرے یا دوسرے کے گناہ کا بوجھ خواہ خواہ اس پر ڈال دے، جنہیں نہ تو براہ راست خود کیا ہوئے اس کے لئے کسی حیثیت سے ذریعہ بنا ہو، غرضیکہ وہ کبھی کوئی ایسا کام نہیں کرتا۔ جو اس کے نے حمد و شکا کا باعث نہ ہوا اور اپنے اور غیر انجام اور عکیباً نہ مقاصد پر مشتمل نہ ہو کیونکہ اس کا صراطِ مستقیم پر ہونا ان تمام یاتوں کی نفعی کرتا ہے۔ محمد بن جریر طبری اسی جملہ کی تفسیر یوں فرماتے ہیں: ”ہمارا پروردگار اظریقِ حق پر اپنے نیک اور محسن بندے کو اس کی نیکی اور احسان کا بدلہ دیتا ہے اور بُرے کو اس کی بُرائی کا، اسکی بُرگوں نظم نہیں کرتا اور نہ کسی سے اسلام دایمان کے ماہِ دکی شے کو قبول کرتا ہے۔“

اس کے بعد امام مجاهد کا قول نقش کرنے ہیں کہ صراطِ مستقیم سے مُرادِ صراطِ حق ہے —

ایک جماعت کہتی ہے کہ یہ جملہ آیت ”إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ“ بیشک تیار ازب گھات میں لگا ہوا ہے؟ کا ہم معنی بھئے۔ مگر یہ اختلاف مغض لفظی ہے ورنہ اس جماعت کے خیال کا حصل بھی وہی ہے جو پہلے بیان کیا جا چکا ہے کیونکہ نہ کہ گھات میں رہنے کا مطلب بھی تو یہی ہے کہ وہ بُرے کو بُر اور اپنے کو اچھا بدل دے — بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اس جملہ میں مذف ہے اور اس کی تفسیر یوں ہے۔ ”إِنَّ رَبَّكَ يَحْشُكُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ، وَيَحْضُنُكُمْ عَلَيْهِ“ یعنی میرا پروردگار نہیں صراطِ مستقیم پر چلنے کی تربیب دیتا ہے۔ اگر ان لوگوں کی اس مذف و تقدیر سے مزاد یہ ہے کہ آیت کا مقصود بالذات مفہوم یہی ہے تو وہ غلطی پر ہیں۔ اس مقدار پر ان کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے جسے وہ پیش کر سکیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے الگ الگ دو صفتیں بیان کی ہیں۔ ایک امر بالعمل کی، دوسری صراطِ مستقیم پر ہونے کی۔ امر بالعدل کے مفہوم و معنی میں وہ بات تو آہی گئی ہے یہ لوگ ”إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ“ کے متعلق فرماتے ہیں پھر دوسرے یہ گوئے کے کہنے کی کیا ضرورت تھی؟ ہاں اگر ان کا مقصود اس مقدار کے مانند یہ ہے کہ فدا کا صراطِ مستقیم پر بنات خود ہونا اس امر کو مستلزم ہے کہ وہ اپنے بندوں کو بھی اس کے لئے تزییب دیتا ہے تو ان کا خیال صحیح ہے —

ایک جماعت اس جملہ کی تفسیر یہ کرتی ہے کہ تمام امور اور ساری مخلوق کو خدا ہی کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔ کوئی خیر اس سے نہیں کھل سکتی۔ ”سویہاں بھی ہم وہی بات کہنا چاہتے ہیں کہ اگر یہ جماعت اپنے اس قول کو آیت کا مقصود معنی بھتی ہے تو بُر غلط ہے، ہاں اگر اسے اس آیت کے لوازم اور موجبات میں شمار کر لیتے تو یہیں اس پر کوئی اعتراض نہیں —

تفسیریوں میں اس آیت کی ایک اور تاویل دیکھنے میں آتی ہے وہ کہ ہر چیز خدا کے قبضہ تدرست اور بیک میں ہے۔ بھائے خود بیات کہتی ہی حق سہی لیکن جس آیت کی تفسیریں وہ پیش کی جاتی ہے۔ اس کا مفہوم بہرگز نہیں۔ اس بات کے کہنے والوں نے یہ غور نہیں کیا کہ حضرت شیعیت نے اپنے قول میں دو جملے فرمائے ہیں۔ پہلے تو انہوں نے ”مَا هِنَّ دَائِيَّاتٍ لَّا هُوَ أَحَدٌ بِسْنَامِيَّتِهِ“ فرمایا ہے اس کے بعد ”إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ“ یہ دونوں جملے الگ الگ ہیں اور دونوں اپنے اپنے مستقل معانی رکھتے ہیں۔ ان میں سے پہلا جملہ خدا کی قدرت کی ہے اور دوسری جملہ کی طاہر کر چکا تھا، پھر اس جملے میں اسی بات کو دہرانے کی کیا ضرورت تھی؟ —

الغرض امام مجاهد کا قول صحیح ہے اور یہی اکثر آئندہ تفسیر کا خیال ہے۔ ادبی لحاظ سے اس کا دوسرے مطلب بھئرا بہت مشکل ہے۔ اور اگر نہ کرو تو معنوی اعتبار سے بھی یہ خیال نہیات بلند اور پاکیزہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ”وَهُوَ جَنِّبُهُ تَعَالَى لِيَعْنِي جس کے باسے ہیں اُس کی حکمت مقصضی ہوتی ہے، گناہ کر دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے صراطِ مستقیم پر لے آتا ہے“ پس اگر فرمادی وہ ذات ہے جس نے اپناء، اور ان کا قاتع

کو قولہ اور مراتیقیم پر قائم کیا ہے۔ تو وہ اس امر کا اور زیادہ حق ہے کہ اپنے قول اور فعل کے اعتبار سے صراطِ مستقیم پر ہو۔ اور اگر ہدایت یا سب انسانوں کی صراطِ مستقیم اپنے رب کے احکام کی موافقت کا ہے تو اس کی صراطِ مستقیم نام ہو گا۔ اس کے قول کی حق یا فعل کی حق کا جو اس کی شانِ حمد اور شانِ کمال کا مقتضا ہے —

## کلامِ باری تعالیٰ سے اور اس میں تدبیر کرنے سے اعراض کرنے والوں کی مثال ہے۔

**فَمَتَّاهُمُ عَنِ الْتَّذَكِيرَةِ مُغْرِضُينَ** ان لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ اس نصیحت یعنی قرآن سے یوں بچتے گا **رَهْبُوْحُورْ مَسْتَدِيرَةِ** **هَذِهِ تَسْوِيرَةٌ** یہ جیسے جنگلی گدھے شیر سے ڈر کر بھاگتے ہیں ۔ یا ایک نہایت عمدہ اور بیخِ شیبہ ہے۔ قرآن سے بھاگتے ہی وہ لوگ ہیں جو اس کی حقیقت سے بالکل نابالد ہوتے ہیں۔ ان کی ہدایت نفسی ان جنگلی گدھوں کی کیفیتِ بالٹی سے بالکل مشابہ ہوتی ہے جو کسی بات کی بحث بوجھ نہیں رکھتے اور جب کسی چیز کی آہنگ پاتے ہیں تو سمجھتے ہیں کہ شیر یا ہوگا لہذا اسرار پیر کہ کر بھاگ کھڑے ہوتے ہیں۔ اسی طریقہ قرآن سے بھاگنے والے بھی اپنی حماقت سے یہ سمجھتے ہیں کہ یہ کوئی پھاٹا کھانے والی چیز ہے۔ حالانکہ یہ مرہ پشمہ خیر و سعادت اور مبیع حیات ہے۔ پھر رازِ زندگی کو پیامِ موت سمجھنے والا لڑھانہ ہو تو اور کیا ہوا؟ ۔ ۔ ۔ "مستفرہ" کے لفظ میں جو بارہت ہے وہ "نافرہ" کے لفظ سے ہرگز نہ پیدا ہو سکتی۔ نافرہ کے معنی صرف بھائے والے کے ہیں۔ لیکن مستفرہ کے لفظ میں بھاگنے اور لے بھاگنے دونوں کا مفہوم شامل ہے جو زن طاہر کر رہا ہے کہ فرار کی شدت اتنی بے یا ناہ سمجھی کہ گویا ایک کافر اور دوسرے کے لئے بھاگنے کا باعث ہوا اور ایک نے دوسرے کو بھاگنے پر ابھارا۔ یہ لطف نافرہ کہنے میں میں پیدا نہ ہو سکتا تھا۔

## غیبت کی مشال ہے۔

**يَا أَيُّهُ الَّذِينَ آتَمُوا جُنَاحَنِبُوا كَثِيرًا مِّنْ**  
**الظُّنُنِ إِنَّ بَعْضَ الظُّنُنِ إِثْمٌ فَلَا يَجْسَسُوْنَ وَلَا**  
**يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِيْحَبُّ أَحَدٌ حُمُّوْنَ**  
**يَتَأَكُّلُ لَحْمَ أَخِيهِ مِنْتَأْ فَكَرْهُهُمُوْهُ وَلَقَوْ**  
**اللَّهُمَّ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ سَرَاحِيْمُوْهُ** ۔  
 (الجمارات)

ایمان والوہبیت زیادہ قیاس آرائیاں کرنے سے پہنچ کر دیکھنے کا گمان دیکھنے کا نہیں ہو جاتا ہے، لوگوں کے حال کا تجسس نہ کیا کر دی، اور ایک دوسرے کی غیبت بھی نہ کیا کر دی کیا تم میں سے کوئی یہ پسند کرتا ہے کہ وہ ائمہ مُردہ بھائی کا کوئی کھانے اور لوگ اس سے کھین کھانے لیں؟ اللہ سے ڈر دیں۔ بیشک وہ بڑا ہی توبہ قبول کرنے والا اور رکھ کر نہ الہ ہے۔

کسی مسلمان کے پردہ ناموس کو مکروہ نہ کرے کرنے کی تشبیہ اس کے گوشت کو پارہ پارہ کرنے سے دیا قیاسِ تشبیہ کی کیسی بے نظر مشال ہے جو زن کی غیبت کرنے والا ہے مسلمان بھائی کی عزت پر اس وقت حملہ کرتا ہے جب وہ انہوں کے سامنے نہیں ہوتا اس لئے اس کا حال بالکل اس شخص کا ہے جو کسی کی رُوح غائب ہو جانے کے بعد اس کے جسم سے گوشت نوچتا ہو اور جو نکوہ و غریب اپنی اس غیبت سے بالکل بے خبر ہوتا ہے اور اپنی مارفعت بھی نہیں کو سکتا۔ اس لئے دو بزرگ اس بے جان لاث کے ہے جس کی بولیاں کالی جاری ہوں اور وہ اپنی پچانے کی قدرت نہ رکھتی ہو۔ نیز ہونکی غیبت کنندہ دوسرے کی متاعِ عزت سے ممتنع ہوتا ہے اور اس کی مذمت سے اپنے نفس کی پیاس بچھاتا ہے۔ اس لئے اس کی تشبیہ گوشت کھانے والے کے ساتھ دی جو مُردہ بھائی کی بولیاں پجا کر اپنے پیٹ کی آگلی بھائی ہے اور اس غماز

سے کہ وہ اس بدگوئی کو پسند نہیں کرتا ہے اور کتبیہ اس شخص کے ساتھ دی گئی جو اپنے مژده بھائی کا گوشت کھانا پسند بھی کرتا ہو، ایک بح احلا کو کے الفاظ اس جرم کو اور زیادہ سخت بنایتے ہیں، کراہیت کے ساتھ مژده کا گوشت کھانے سے بدتر درجہ یہ ہے کہ رغبت کے ساتھ کھایا جاتے اور ظاہر ہے کہ غیبت کرنے والا ادی اس غیبت سے لذت بھی لیتا ہے —

گھبی نظر سے اس تشبیہ کے موقع دمل اور اس کے محاسن پر غور کر، معقول (مشتبہ) اور محوس (مشتبہ یہ) میں کیا کامل مطابق ہے پھر یہ بھی دیکھو کہ انداز بیان کیسا ہے اور موثر ہے۔ بھائی کا گوشت نوج نوج کر کھانا طبعاً ہر شخص کو گھناد نا معلوم ہوتا ہے اور تمام مخاطبین کے اندر اس فطری احساس کراہیت کا موجود ہونا یقینی ہے، لہذا پہلے توہنے اس احساس کی خود خبر دی پھر ایت کے آخر میں تمام مخاطبین کو اس صفت سے متصف قرار دیا (فَكَرِهُتُمُوكُمْ) نیز اس سے قبل ایت کے شروع میں استفہم انکاری کے ذریعہ اس حقیقت کی مزید توثیق کر دی۔

(آیتِ احده کو) اس طرح ایجادی اور سبی دنوں پہلوؤں سے اس فطری احساس کو دماغ میں تھپر کرنے کے بعد ان پر اس ام کو واضح کیا کہ جب یہ شے تھماری طبیعت کو گھناد نی معلوم ہوتی ہے تو پھر کس طرح دوستے تھیں غریب ناظر ہو سکتی ہے جو اسی کے مشابہ ہے؟ گویا اللہ تعالیٰ نے لوگوں کی ایک ناپسندیدہ شے سے اس شے کے خلاف جنگ قائم کی جو انہیں غریب ہے۔ پھر شے غریب کو اس شے نام غریب کے ساتھ تشبیہ دی جس سے انہیں کابل نفرت اور نکم ہونے والی کراہیت ہے۔ پس عقل نظر اور حکمت کا عالم تقاضا ہے کہ وہ اس شے سے بھی کلیسی ہی نفرت اور کراہیت رکھیں یہی اس کی نظیر اور مثال سے رکھتے ہیں —

## اعمال کفار کی حقیقت کی تشبیہ :-

مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَلُهُمْ كُرْمَادٍ  
ذِإِشْتَدَّتْ پِلَوَالرِّجْمُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَّا يَقْدِرُونَ  
هَمَّا كَسْبُوْ أَعْلَى شَيْءٍ ۖ ذَلِكَ هُوَ الْأَصَدَادُ  
الْمُجِيدُ — (ابراهیم)

جن لوگوں نے اپنے پروردگار کے سامنے کفر کیا ان کے اعمال کی مثال اس را کہ کسی ہے جس کو کہ دن تیز ہوا اڑا لے جائے وہ اپنے کئے ہوئے اعمال میں سے کسی عمل (کا ثواب حاصل کرنے) پر قادر نہ ہوں گے۔ یہ ہے پر لے درج کی ناکامی —

پہاں اللہ تعالیٰ نے کفار کے باطل اور غیر نافع اعمال کو ایسی راکھے تشبیہ دی ہے جس پر تیز و تند ہوا کا گزدربو، یعنی چونکہ ان اعمال کی ز تو ایمان کی بُنیاد پر تعمیر ہوئی نہ خدا کے لئے وہ کئے گئے تھے اور نہ ہی خدا کے شکم کے مطابق تھے۔ اس لئے نہ لے کھضور میں بالل ہی بے وزن اور بے حقیقت کھھوں گے، اتنے بے وزن کہ خدا نے ان کو اس راکھے کے مشابہ قرار دیا جسے باد صردا درھرے اور ہڑا لے جاتے اور کوئی شکن اسے کام میں لالے پر قادر نہ ہو در اسحالیکہ وہ اس کا شدید حادث مند بھی ہوتا ہے، چنانچہ سرایا ہے کہ: —

(لَا يَقْدِرُونَ هَمَّا كَسْبُوْ أَعْلَى شَيْءٍ) ۖ یعنی جن اعمال سے وہ فلاج کی اتنی امیدیں باندھے بیٹھے ہیں۔ قیامت کے دن ان اپنی امیدیں اور فروزیں پوری کرنے پر قادر نہ ہوں گے اور وہ اعمال ان کے لئے کسی فائدہ اور ثواب کے موجب ہرگز نہیں تھے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ تو صرف انہیں اعمال کو شرف قبول کرنا شے گا جو اس کے لئے ادای کی نازل کی ہوئی شرع کے موافق ہوں اور ان لوگوں کا عالم یہ ہو گا کہ ان کی کیستہ اعمال میں خلوص اور طاعت اہی کا ایک جب بھی نہ ہوگا —

راکھ کے ساتھ ایسے غیر قبول اعمال تشبیہ دینے میں ایک نہایت لطیف نکتہ مضمون ہے، راکھ کے مادہ کو کون سی چیز زدائل کر کے راکھ بناتی ہے؟ آگ اور ان کے اعمال کو کون سی چیز بے اصل اور بے وزن بنائے گی؟ وہ بھی آگ ہو گی، کیونکہ جو اعمال ایمان باشندہ اور اطاعت اہی کی روح سے خالی خولی ہوں گے وہ دونوں کی آگ کی خود کا بنس رہے گے۔ ہالہ دے جے ۱۱۷۔ ... اطلاع ۱۶۰۔ ... امداد ۱۱۱۔

اور نعمت پیدا کرے گا جس طرح کہ وہ اپنے مخصوص پرستاروں اور فرماں برداروں کے اعمال ہی سے ان کے لئے لذت اور نعمت پیدا کرے گا پھر آگ ان اعمال کو جلا کر خاکسترن لے گی اور انجام کاری منکریں گی، ان کے اعمال اور ان کے سارے معبود آگ کے ایندھن ہو جائیں گے۔

## کمال کے بعد لغزش کی وجہ - اور اسے کے تمثیل :-

اے پیغمبر! ان لوگوں کو اس شخص کی خبر پڑھ کر نہ اوجھے ہم نے اپنی آیات دی تھیں (لیکن اس نے ان پر عمل نہیں کیا) اور ان کی پیروی سے بچ کر نکل بجا گا، پھر شیطان نے اُسے آیا اور وہ گمراہوں میں شامل ہو گیا، اگر ہم چاہتے تو انہیں آیات کے فریضے کے اس کو اونچا اٹھاتے۔ لیکن وہ تو دُنیا سے چھٹ گیا اور اپنی خواہش نفس کے قیچھے لگ گیا۔ پس اس کی مثال کوئی کیسی کی ہے اگر اس کو جھپٹکو، مارو، تو بھی اور اگر خاموش رہ کر اسے اس کے حال پر چھوڑو تو بھی زبان باہر لٹکئے رہے۔ یہی مثال ان لوگوں کی ہے جنہوں نے ہماری آیات کی تکذیب کی پس یہ قصہ اپنے مناظرین کو سنا تاکہ وہ غور کریں —

وَأَقْلُلْ عَلَيْهِ قُوَّتَنَّا إِلَى الَّذِي آتَيْنَا إِلَيْنَا فَأَنْسَلَهُ مُهْرَبًا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاغُثِينَ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهِمَا وَلَا كَتَنَّا أَخْلَدَنَا إِلَى الْأَرْضِينَ وَأَتَبَعَهُ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْبِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثْ إِنْ تَرْكِلْهُ يَلْهَثْ ذَالِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَقْصَصُ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ • (۱۴۷) (۲۲)

یہاں اللہ تعالیٰ نے علم ہدایت رکھنے والے دُنیا پرست عالم کی مثال کوئی سے دی ہے۔ دونوں کی یقینیات کا تجزیہ کر کے دیکھو کہ دونوں کی فطرت میں کس قدر یکسانی پائی جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسے شخص کو اپنا ہدایت نام (کتاب) دیتا ہے اے علم کی بخشش سے نوازتا ہے، لیکن وہ شنگر بجا کر اس پر عمل کرنے کے بجائے اسے پس پشت ڈال دیتا ہے اور عمل کا ہر قدم خواہش نفس کی پیروی میں اٹھاتا ہے لیکن خدا کی نارضامندی کو اس کی رضاپا اور مخلوق کو خالق پر اور چند روزہ دُنیائے دنی کو آخرت پر ترجیح دیتا ہے، کوئی جگہ میں اس کے علاوہ اور کیا چیز ہے؟ اپنے پیٹ کے ہوا دُنیا کی کمی چڑے اے سرو کا اس کی فطرت پر اس قدر کامل غلبہ ہے کہ پلتے پھرتے اس کی ناک بہر حال زمین سو نکھنے میں بھی رہتی ہے کہ شاید کہیں سے بونے طعام اور اسے اپنی آمیش معدہ کی تکمیل کا موقع مل جائے جب اسے پتھر سے مارا جاتا ہے تب بھی اس کی یہ توقع دُر نہیں ہوتی کہ شاید پتھر کے بجائے نوال ہو، پیٹ کا بندہ لپا کے اس کو بھی ایس دفعہ تو دنیوں سے بچ جی بھی لیتا ہے۔ گویا اس سمجھت کے ذہن میں پیٹ اور کھانے کے ہوا کسی اور چیز کا تصور کبھی آتا ہی نہیں جس چیز کو دیکھتا ہے پیٹ کی لگاہ سے دیکھتا ہے اور اسی حرص کا اثر ہے کہ جب ایک لٹکا کوئی بہت بڑی مُرُدہ لاش پا جاتا ہے جو صد بائیوں کو کھانے کے کافی ہوتی ہے تب بھی وہ کمی دوسرے کوئی کو پاس نہیں پہلکنے دیتا۔ اس میں شریک نہیں کرتا، اور اگر کوئی دوسرا آن موجود ہوتا ہے تو بھونکنا اور کاظنا شروع کر دیتا ہے کہ وہ بھاگ جائے پھر اس دنیا کے ساتھ ساتھ اس قدر ناپاک طبع اور گند و فطرت ہوتا ہے کہ تازہ اور صاف کھانے کے مقابلے میں مُردار اور بُوڈار اسیا کو زیادہ پسند کرتا ہے۔ اپنے جسم کے سارے اعضا کو جھوڑ کر بس اپنی شر مگاہ سے دلپسی رکھتا ہے اور بار بار اسی کو سونٹھا رہتا ہے —

کوئی کی ان فطری خصوصیات کو سامنے رکھ کر دیکھو کوچھ شخص کتاب الہی کی ہدایت سے واقف ہو جائے اور اس کی صداقت کو جان لینے کے بعد عملاً اس کے احکام کی خلاف درزی کرتا ہے، اس کی حالت کوئی سے کس قدر متابہ ہے۔ اپنے علم اور اقرار کے خلاف عمل کرنے پر جو چیز اسے مجبور کرتی ہے وہ اس کی حد سے بڑھی ہوئی نفس پرستی کے ہوا اور کیا ہے؟ جب وہ پیٹ اور شہوٹ کا غلام بن جاتا ہے تب ہی تو غلام کو مُدعا ماننے کے باوجود اس کی بندگی سے انکار کرتا ہے۔ اس کے نفس میں کچھ عرصہ تک ایک کشکش رہتی ہے۔ ایک طرف اس کا علم کھینچنے ہے اور دوسری

طرف اس کی خواہشات بھیختی ہیں، آخر کار جب وہ علم کی رسی توڑ کر خواہشات کی طرف ٹوٹ پڑتا ہے تو اس کی حالت بالکل دبی ہوتی ہے جو اپر کئے کی حالت بیان کی گئی ہے پھر اس کو حلال سے زیادہ حرام کے ساتھ رغبت ہوتی ہے پھر اس کے دل اور دماغ کی ملگبھی معدہ ہی لیتے ہے پھر وہ دنیا کی ہر چیز کو پیٹ کی آنکھ سے دیکھنے لگتے ہے پھر اس کی حالت یہ ہوتی ہے کہ چار روٹیوں پر اس سے جس چیز کو پا ہو رقباں لے لو۔ پھر وہ خواہ کی توقع پر ہر ہڑت، برداشت کرنے پر تیار ہو جاتا ہے اور پیٹ کے بعد اگر کوئی چیز اس کی دلپیوں کا مرکز ہوتی ہے تو وہ اس کی نشر ملکا ہے اس کا بس نہیں چلنا کہہتے نہ سرم گاہ بن کر رہ جائے ۔

ابن حجر عسقلانی کا قول ہے کہ کتنا منقطع القلب ہوتا ہے اس کے اندر دل نہیں ہوتا، اس قول کا مطلب یہ ہے کہ اس کے بیسے میں وہ دل نہیں ہوتا جو اسے صبر اور وقار پر آمادہ کر سکے اور دنیا کی غلطیوں میں رُوح کو لکھرنے سے روک سکے، بلے صبری اور عرش دنیا کا دفتر دونوں کی مشترک خاصیت ہے وہ اس وجہ سے دنیا پر لٹا پڑتا ہے کہ اس کی طبیعت دنیا کے ہارے میں غیر معمولی بلے صبری اور غیر قائم واقع ہوئی ہے اور یہ اس وجہ سے ہر آن زبان لکائے رہتا ہے کہ حرم اور لائج کی آگ اس کے لکھبیں ہر دم حلیتی ہے۔ کئے کی زبان لٹھنے سے باز نہ آئے گی، خواہ تم اسے مار پیٹ کر زبان مٹنے میں رکھنے پر مجبور کر دیا اس کے حال پر چھوڑ دو۔ اسی طریج بوانسان کئے کی سی حالت میں مبتلا ہو اس کو قم خواہ وعظ و نصیحت کے ذریعہ خدا اور آخرت کا خوف دلاؤ، یا غاموش رہو ہر حال میں اس کا دل دنیا ہی میں پھنسا رہے گا ۔

ابو محمد بن قیسیہ فرماتے ہیں کہ ہجا نور محبوب یا پیاس کی شدت سے بدھوں، ہو کر زبان لکالتا ہے مگر کئے کامال سب سے مختلف ہے۔ یہ الزم، تکلیف، تندستی، بیماری، تشنی، سیرابی غرض ہر حال میں زبان لکائے رہتا ہے۔ ای لئے اللہ تعالیٰ نے اس شخص کی مثال کئے ہی سے دی جو آیاتِ الہی کو جانا ہے کہ نذر کی طرف سے نذر کی نکدیب کرتا ہے۔ اگر اس کو نصیحت کی جائے تب بھی وہ گمراہی کی دلدل میں پھنسا رہے گا۔ اور اگر نصیحت نہ کی جائے تب بھی، چنانچہ دوسری جگہ ایک آیت میں یہی حقیقت بیان ہوتی ہے۔

وَإِنْ تَذَعُوا هُوَ إِلَّا الْهُدَايِ لَا يَتَّسِعُو كُوْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمُ اَدَعُو  
كُرِيْسَكَ، تَهَايَ لَيْ يَحَاوِيْ خَوَاهُ اَنْهِيْسَقَ كِيْ دَعَوْتَ  
ثُمُّوْهُوَ اَمْ رَأْنُوْصَمَ مِسْوَتَ دُو، يَغَمُوشَ رَهُو ۔

اب اس مثل کے لئے جو الفاظ اور جملے استعمال ہوتے ہیں۔ ان کے اسرار و معانی پر ایک نگاہ ڈالو۔ سب سے بہلے آیت اہم ایسا تنا کو دیکھو۔ خدا کہتا ہے کہ ہم نے فاس طور پر اس کو اپنی آیات دیں۔ بودھیقیت سب سے بڑی نعمت ہیں۔ اس خبیث نعمت کو اپنی ذات کی طرف منسوب فرمائ کر اللہ تعالیٰ نے اس خبیث کی قدر و نزلت کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ ورنہ اگر معمولی سی نعمت ہوتی تو اوقت (اس کو) آیت دی جائیں یعنی میں اسے دیا گا۔

پھر فرمایا فاصلہ منہا یعنی ان آیات کے اعاظہ اور اقتدار سے اس طریق نکل جاگا جس طریق سانپ اپنے کنجیلی چھوڑ کر الگ ہو جاتا ہے۔ یا جس طریق کی جانور کی کھال بھیجنی جائے اور وہ کوئی نہ سے الگ ہو جائے، دیکھو یہی طریق کی طرح یہاں خدا نے اس فعل کو اپنی طرف منسوب نہیں کیا، یعنی یہ ہیں کہا کہ ہم نے اسے اپنی آیات سے ڈور کر دیا، کوئی نکریہ تو در محل اسی کی بد بخی کا فعل ہے۔ اور اپنی ہوا پستی کی وجہ سے وہ خود ہی اس کو ہونی کا سبب بنتا ہے۔ اس کے بعد اسے فَاتَّبَعَهُ اَلْشَيْطَانُ وَ "یعنی شیطان نے اسے پایا۔ " اتباع" کے معنی یہاں پالینے اور پکڑ لینے کے ہیں، چنانچہ قوم فرعون کے بنی اسرائیل کو پالینے کو اللہ تعالیٰ نے۔ اتباع" یہی کے لفظ سے ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ "فَاتَّبَعَهُو مُشْرِقَيْنَ"۔ میسیح کے وقت انہوں نے بنی اسرائیل کو جایا، شیطان کا حملہ اس وقت اس پر کارگر ہوا جب وہ آیاتِ الہی کو ہی پشت ڈال چکا تھا۔ اس سے قبل وہ ان آیات کے مفہومی طور حصار میں مامون و مصون ہتھا اور

کسی طرف سے بھی شیطان اس پر قابو نہ پاسکتا تھا اور آنکہ وہ کبھی غافل رہا ہو اور اچانک شیطانی فریب کا چند لمحوں کے لئے شکار ہو گیا ہو، لیکن جب اس نے آیاتِ الہی کے اس حصہ کو توڑ کر پھینک دیا اور اس سے آزاد ہو گیا تو شیطان نے اپنی کمیں کاہ سے بھیپٹ کو اس طرح اپنے پیخوں میں دا ب لیا جس طرح اپنے شکار کو دا ب لیتا ہے۔ انجمام کاروہ ان مگر لمحوں کے زمرة میں شامل ہو گیا (فکان من لغاون جو حق کو پہچان کر اس کے خلاف عمل کرتے ہیں اور علم پدایت رکھتے ہوئے اس کے مطابق زندگی نہیں بس کرتے یعنی علماء سو) —

پھر فرند مایا اگر ہم چاہتے تو ان آیات کے ذریعے سے اُنھا کو اسے بلند یوں پر لے جلتے (وَلَوْ سَمِعْتُ نَارَ فَعَنَّهُ لَمْ يَرْهَا) یہاں خدا اپنا ایک قانون بیان کر رہا ہے کہ تھعی علم، خواہ وہ کیسا ہی حقیقی اور عظیم کیوں نہ ہو، خدا کے نزدیک کوئی قدر و قیمت نہیں کھتا۔ قدر و قیمت کی چیز دراصل ابتداء حق اور پروردگار کی رضا جوئی ہے اور علم کی قدر بھی اسی لئے ہے کہ وہ عمل صیحی کا ذریعہ ہے۔ اگر علم ہوا در اس کے خلاف عمل کیا جائے تو یہ انسان کو اور زیادہ غصب کا مستحق بنادیتا ہے —

ضمناً ایک نکتہ اور بھی اس انداز بیان سے پیدا ہوتا ہے۔ اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ بندے کا اپنے علم کے ذریعے سے بندہ پر پہنچیا حقیقت میں اللہ کی توفیق پر منحصر ہے۔ اگر اللہ کی طرف سے توفیق نہ ملے تو کوئی شخص اپنے علم کے بل بتوتے پر اس تھمت کو حاصل نہیں کر سکتا، یکون کو محظوظ علم کوئی وزن نہیں رکھتا۔ خود علم میں اتنی طاقت نہیں ہے کہ کسی نیچے کو اور پہنچا کر دے۔ بلندی پر پہنچنے کے لئے علم کے ساتھ دوسرے بہت سے اسباب کی ضرورت ہوتی ہے جو اگر مساعدہ نہ ہوں تو علم کے باوجود اکدمی پست حال رہتا ہے۔ اور اس باب کا سارا فہرست اللہ سے کی تو فیق پر منحصر ہے — ایک گروہ کہتا ہے کہ «لَرَ فَعَنَّا» میں جو ضمیر ہے اس کا مرتع کفر ہے زکہ وہ شخص جس کی تفہیل بیان کی گئی ہے۔ اس معنی کے لحاظ سے آیت کی تفسیر ہو گی اگر ہم چاہتے تو اپنی دی ہوئی آیات کے ذریعے سے اس شخص کے اندر سے کفر نکال دیتے، امام مجاهد اور عطاءؓ اسی طرف کھلے گئے ہیں۔ اگرچہ یہ خیال بھی اپنی جگہ صیحہ ہے لیکن پہلے ہو مفہوم بیان کیا جا چکا ہے وہی اس آیت کا اصلی مفہوم ہے اور یہ دوسرے مفہوم اس کے لوازم میں سے ہے۔ دونوں اوقال میں کوئی منافات نہیں۔ جیسا کہ ہم اور بتا چکے ہیں سلف کی تفسیر کا یہ بھی ایک اصول اور طریقہ تھا کہ وہ بسا اوقات آیتوں کی حقیقی مزاد بیان کرنے کے بجائے اس کے لوازم اور مفہومیات بیان کر دیا کرتے تھے، جو لوگ ان کے اس طریقہ سے نادا قافت ہیں وہ یہ کبھی بیٹھتے ہیں کہ ان کے نزدیک آیت کا مفہوم ہی بھی ہے —

## کتابِ الہی پر عمل بھجوڑ دینے والے علماء کی مثال ہے

|                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>جن لوگوں کو توراۃ دی گئی پھر انہوں نے اسے اُٹھانے سے (اس کے احکام پر عمل کرنے سے) عملانکار کر دیا ان کی مثال اس گدھے کی گئی ہے جس پر کتاب میں لمبی ہوئی ہوں، جو لوگ آیاتِ اللہ کو محبلاتے ہیں ان کی مثال بہت بڑی ہے اور اللہ را سے سمجھا ذکر لے والوں کو ہدایت نہیں دیتا —</p> | <p>مَثَلُ الدِّينِ حَمِّلُوا التَّوْرَاةَ شُوَّلَوْ<br/>بِحَمِّلُوهَا كَمَثَلِ الْحَمَارِ يَحْمِلُ اسْفَارًا<br/>بِشَرَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ<br/>وَاللَّهُ لَا يَكْهِدُ الْقَوْمَ الظَّلِيمِينَ۔</p> <p>(جمعہ)</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

یہاں ان بد سخت علماء کی مثال بیان کی گئی ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب دی تاکہ وہ اس پر ایمان رکھیں، اس میں غور و تمثیل کریں اس کے فرمان کے مطابق عمل کریں، لیکن انہوں نے اس عطیۃِ الہی کے ساتھ اعتنا نہ کیا، اس کی تعلیمات کی عملانکاری کی، اور اس کی آیات کو طویل کی طرح پڑھ لینے کے بواہنے سے کوئی تعلق نہ رکھا، وہ جب کتابِ الہی کے الفاظ زبان سے ذہرتے تو ان کی تلاوت لبس ملک سے اور پری اور رتی، دل بڑا لیسا قفل چڑھا رہتا کہ کتاب کا کوئی اثر اندر نہ کہ نہ پہنچنے پاتا، اس طرح فہم و تدبر اور عمل و ابتداء کے بغیر مغض قتاب کے الفاظ دہراتے

والوں کو اللہ تعالیٰ نے اس لگھے سے تشبیہ دی ہے جس کی پیشت پر متابول کا انبار لدا ہوا ہوتا ہے۔ اور اسے مطلق علم نہیں ہوتا کہ اس میں کیا ہے۔ اس کا واسطہ ان متابول سے بس اتنا ہی ہے کہ وہ نہیں لادے پھر رہا ہے۔

یہ تشبیل اگرچہ یہود کی بیان کی گئی ہے لیکن معنوی حیثیت سے یہ ان لوگوں پر بھی چیپاں ہوتی ہے جنہیں قرآن دیا گیا ہے، مگر زندہ اس کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں نہ اس کے مطابق عمل کرتے ہیں۔ نہ اس کے حقوق ادا کرتے ہیں، نہ اس کو قانون کی حیثیت سے مانتے ہیں۔ ان کے ساتھ کمال اعتناء صرف اس قدر ہے کہ حیر دیبا کے خوشنما جز دنوں میں اسے پیٹ کر طاچوں پر رکھ دیا جائے اور بس تبرک کے لئے ان کی تلاوت کر لی جائے۔

## مشرکین کی ہترنک اور کس میسرانہ ہلاکت کی تمثیل ہے۔

پس بُتْ پُرْسَتِی کی بخاست سے دور ہوا اور دروغی گوئی سے پچھے رہو۔ ہر طرف سے کٹ کر ہر فرط کے ہوں ہو، اس کے ساتھ کسی کو شرک نہ کرو، اور جو خدا نے واحد کے ساتھ مشکل کرتا ہے اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ گویا وہ اسکاں سے گر پڑا، پھر اتو اُسے پرندے اچک لے جائیں گے، یا ہوا کسی دور دن از مقام پر لے جا کر ڈال دے گی۔

فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الرِّزْوَدَةِ حُنْفَاءِ اللَّهِ عَيْدَرْ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَا تَنَّا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَخَلَفَهُ الظِّلِيلُ وَدَكْنُوْيِ بِهِ الرِّجْوُفُ مَكَانٌ سَجِيْقٌ ۝

(جع) ۳۰

اس تمثیل پر غور کرو اور دیکھو۔ اللہ کے ساتھ اغیار کو شرکِ الوہیت کرنے والوں کے انہام اور حالات کی کلیسی کامل تصویر ہے۔ اس تمثیل میں دو پہلو ہو سکتے ہیں۔ (۱) اسے تشبیہ مرگب مانا جائے، یعنی مشتبہ اور مشبہ بہیں باہمی مطابقت ان کے ہر ہر جزئی کی تشبیہ سے ہو، اس صورت میں مشکل کی اس عالمت کو، کہ اس نے خود اپنے ہاتھوں ہلاکت کا لیا اپندا پنے لگے میں ڈال لیا ہے جس سے رہائی کی قلعہ ہی ناممکن ہے، اس شخص کے حال اور انہام سے مشاہدہ دنیا مقصود ہو گا جو اسکاں سے گر پڑا ہوا اور فضایا ہے اسے اچک کر اس کی رکابوں کرنے لیگیں یا ہوں کے تین تند بھونکے اسے اڑا کر گئی دور دن از اور سنان مقام پر ڈال دیں جہاں زندگی کی بقا و حفاظت کی کوئی کوشش نہ ہو۔ پس جس طرح اس شخص کی ہلاکت یقینی اور ناگنہ ہے اور اسے ہلاکت سے کوئی بخات نہیں دلا سکتا۔ اسی طرح توحید کے رشتہ کو چھوڑ کر کوئی شخص ہلاکت سے مفر نہیں پا سکتا۔

(۲) اسے تشبیہ مفرق مانا جائے جس میں مشتبہ اور مشبہ بر کے تمام مقابل اجزا میں مطابقت ہوتی ہے۔ اس صورت میں خالص انیزتکے مقام کو جس کا فطری مقتفا خدا نے واحد کی بندگی ہے۔ اور جس کی فلقی رفتہ کا تقاضا یہ ہے کہ کسی مخلوق کے آگے سر زد بھوکا یا جائے، اسکاں کے تشبیہ دی گئی ہے۔ اس سے اور اللہ کا قبضہ ہے اور سب کچھ اس کے نیچے ہے۔ جو شخص خدا کو چھوڑ کر دوسروں کو اتنا الا اور رہت اور خدا و نہ اور ادا و ایسا اور مالک اور وہی بناتا ہے، یا مدد و نمی میں دوسروں کو خدا کا شرکی قرار دیتا ہے، اس کی حالت ایسی ہے کہ وہ کوئی اسکاں سے گر کر خست اشیٰ کی طرف چلا آ رہا ہے۔ اب جو وہ اس پتی کی طرف چلا تو اس کے دو ہی انجام ہوں گے۔ یا تو وہ ان فاسق و ظالم حکمرانوں اور بھجوٹے نہیں پیشواؤں کے چکل میں پھنس جائے گا جو اس کی بولیاں شکاری پرندوں کی طرح نوج نوج کر کھائیں گے۔ یا پھر خود اپنی، توانے نفس کے طوفان میں رکھ جائے گا اور وہ اسے کہیں سے کہیں اڑا کئے تھے پھرے گی۔

## مرک کی نامعقولیت اور شرک کی بیچارگی کی مثال

اے لوگو! ایک مثال بیان کی جاتی ہے اسے غور سے سُنُو اللہ کے ما بوا جن ہستیوں کو تم چیخت معمود پکارتے ہو، وہ (اس) قدر عاجز و بیچارہ ہیں کہ ایک ملکی تک نہیں پیدا کر سکتے وہ سب کے سب مل کر یہ کیوں نہ پیدا کرنا پاہیں۔ اور اگر ملکی (بھی) ادنیٰ اور یعنی مخلوق، ان سے کوئی چیز چھپیں لے تو وہ اس سے اس چیز کو دیاں بھی نہیں رکھتے۔ طالب اور مطلوب دونوں ایک جیسے نہ رہیں۔ لوگوں نے اللہ تعالیٰ کو بھچا نہیں جیسا کہ پہنچانے کا حق تھا پیشک الشرکت اور غلبہ والا ہے۔ (اس کے علاوہ ساری موجودات اس صفت سے بالکل محروم ہیں) —

یَا يَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَنَا مُضْرِبَ مَثَلًا فَأَنْشَأَنَا مُلِمًا  
تَدْعُونَ مِنْ دُوَّنَ اللَّهِ لَنْ يَجْلِلُقُوا ذُبَابًا  
وَلَوْلَا جَمَّعَنَا لَهُ دَوَانٌ يَسْلُبُهُوا الْذَبَابُ شَيْئًا  
لَا يَسْتَفِدُ ذُبَابٌ مِنْهُ مَضْعُفَ الظَّالِمِ  
وَالْمَظْلُوبُ هُوَ مَاتَقَدَّرُ اللَّهُ حَرَمٌ  
قَدْرِ الْمَلَكٍ لَا يَرَى اللَّهُ لَقَوْيٌ عَزِيزٌ۔

(۱۰ -)

یہ مثال اس قابل ہے کہ ہر انسان اپنے قلب پر اس کو نقش کر لے اور اس کے معارف میں غرق ہو کر فلسفہ الوبہت پر غور و نکر کرے۔ اگر دل میں حق کی طلب ہو گی تو ناممکن ہے کہ وہ جمال واحدانیت سے محروم ہوئے لغیر اس کی کہہ توں سے والپس آئے۔ یہ تمیل شرک کی جڑاں بیان کھو دکر کر کرھیں والی ہے کیونکہ یہ ایک بدیہی اور ملکہ حقیقت ہے کہ معمودیت کا کمترے کمتر درجہ یہ ہے کہ معمود اپنے بندوں کو کافی نفع پہنچانے اور ان سے نقصان کو دفع کرنے پر قادر ہو۔ ورنہ اگر وہ اپنے اندر اتنی بھی سکت نہیں رکھتا تو اسے کیا حق ہے کہ اپنی پرستش کرنے اور لوگ اس کی پرستش کریں؟ — لیکن مشرکین کے معمودوں کا کیا حال ہے؟ نفع و نقصان پہنچانے کی قدرت رکھنا تو بڑی چیز ہے وہ غریب اتنے بے لب، اتنے لا چار اور اتنے عاجز ہیں کہ سب مل کر بھی ایک ملکی تک نہیں پیدا کر سکتے، اور پیدا کرنا تو درکار اگر ملکی جیسی کمزور مخلوق اُن کے چڑھائے میں سے کوئی چیز لے اڑتے تو یہ کائنات کے "فرمازدا" اتنی قوت بھی نہیں رکھتے کہ اس سے اس چیز کو چھپیں کردا اپس لے لیں۔ اور اس سے اس گستاخی کا انتقام لیں، گویا ان سے بڑھ کر ضعیف اور عاجز دناتواں سستی کوئی نہیں۔ پھر سمجھیں نہیں آتا کہ کوئی درست ہوش و حواس رکھنے والا انسان ایسی ہستیوں کے آگے سر چھکانے کو گوا رکس طریق کر سکتا ہے —

یہ مثال مرک کی نامعقولیت اور مشرکین کی بے عقلی اور سفاہت پر ایک جمجمہ بالغزی چیخت رکھتی ہے اس کا طرز استدلال قرآن کے بیان تین استدلالات میں سے ہے اس کی روشنی میں دیکھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ شیطان ان مشرکین کی عقولوں کو کس طریقہ دیتا اور کس حد تک مادف بنا دیتا ہے کہ وہ پتھر کی بے جان مورتیوں میں جن کی طاقت اور قدرت کا یہ حال ہے کہ معمول اور حقیر سے حقیر مخلوق کو بھی پیدا نہیں کر سکتی، جنہی کو اگر حقیر تین مخلوق ان کی جانب میں گستاخی کر کے کوئی چیز سامنے اپنکے لے جائے تو سب کی سب مل کر بھی اسے چھڑا کردا اپس نہیں لے سکتیں، ایسی بے جان اور بے حقیقت مورتیوں میں یعقل کے دشمن الوبہت جیسی چیز کا جلوہ دیکھنے میں اور انہیں معمود اور الٰہ بھجو کر ان کے سامنے پیشانیاں ریختے ہیں۔ حالانکہ معمود اور الٰہ کی معمودیت والوبہت کا اہنگی اور بینادی تقاضا یہ اس نے ساری مخلوقات کو پیدا کیا ہوا، قادر مطلق ہوا، ہمہ داں ہو، سب سے بے نیاز ہو، سب کا بُلْجَا و مرجع ہو، فریاد کس اور معدلت گھتر ہو —

اس حقیقت کے اظہار کے بعد کو الوبہت کے مقام اور احتمام کی چیخت میں کتنا بعد المشرکین ہے۔ اللہ تعالیٰ یہ فرماتا ہے کہ ۱۔ —  
ضَعْفَ الظَّالِمِ وَمَظْلُوبُ<sup>۱</sup> ۲۔ یعنی عا بد و معمود دونوں یکساں ضعیف اور ناتواں ہیں۔ یقینیراں لوگوں کی ہے جن کا خیال ہے کہ یہاں طالبے

مُرادِ عَابِدًا وَ مُطلوبَ بِمُرادِ مُعْبودِ ہے، یعنی ایک عاجزِ دوسرے عاجزِ ہے، پس اسی دلیل سے کہتے ہیں کہ یہ اپنی مانگ ہاہنے اور یہ کتنی بڑی نہیں دیکھ سکتی۔ اسی دلیل سے کہتے ہیں کہ یہاں سالب اور مطلوب کی یکسانی دکھائی نہیں ہے، یعنی مُعْبودِ این باطل اور نکھل دنون ضعف و بیچارگی کے لحاظ سے برابر ہیں۔ اس تاویل کی رو سے طالب وہ بُتُّ ٹھہرے اور مطلوب نکھل جوان کا چڑھادا اے اڑی ہو۔ ایک تیسری تاویل اور نجھی ہے جو دوسری کے بالکل عرض ہے، ہمارے زدیک لفظ کی وسعت اور غومیت ان سب تاویلات پر محیط ہے اور ضعف کی نسبت عابد مُعْبود (بُتُّ) اور سالب (نکھل) سب کی طرف ہے۔ پس ایسی ضعف ہستی کو جو اپنی ہی طرح بے دست و پا ہو، اپنے مُسْبود اور مُشْقادِ کا شریک فرار یعنی والا درِ مل الوہیت کے تصور سے عاجز ہے اور مُعْبود کے علو و کمال کا درِ مل کوئی احساس نہیں رکھتا۔ ورنہ اس سے یہ فلکِ عظیم ہرگز سر زد نہ ہوتا۔

کُفار کے پتھر جیسے سخت دلوں سے حق کی آواز ٹھکرا کر

بکس طرح فاکاہم والیں آتی ہے، اس کی مشال ہے۔

لُکھار کی مثال اس شخص کی سی ہے جو ایک ایسی چیز کو لپکار رہا ہو جو لپکارنے اور نہلانے کی آواز کے سوا کچھ نہیں سنتی (معنی لپکارنے والے کا مطلب بالکل نہیں سمجھتی) یہ کافر لوگ زرے گونجھلہ بھرے اور انہیں ہے اس کو کچھ سمجھنے کو چھوٹا نہ رکھتے ۔

وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِزُ  
بِمَا لَا يَسْتَعِي لِأَذْعَاءَ وَنَدَاءَ طَاغِيَّةٍ  
بِكُوْنِهِ فَهُوَ لَا يَعْقِلُونَ ٥١ —

”لُعْقٌ“ چردا ہے کی اس آواز کو کہتے ہیں جسے وہ لگے کو چکارنے اور بلانے کے وقت اپنے منہ سے نکالتا ہے۔ تحریر کرنے سے اس تشبیہ میں مشتبہ بکے دواہزا اور افراد نہ لختے ہیں۔ ایک ناقعی لعقی چردا ہا۔ دوسرا منسق ہر یعنی لکھ۔ رہ گیا کہ امر کہ چردا ہے اور لگے تشبیہ کس چیز کو دی کی ہے۔ سو اس بارے میں علماء تفسیر کے چند مختلف اقوال ہیں۔ ایک قول کے مطابق ناقع سے مُراد بُت پرست ہے جو اپنے بُتوں کو بوقتِ احتیاج بُلا تا ہے اور ان سے دُعائیں مالگتا ہے۔ اور منسق بہ سے مُراد و بُت ہیں جنہیں اس کے پُچاری بُلا تے ہیں۔ اس تاویل کے لحاظ سے آیت کامفہوم یہ ہو گا کہ بُتوں کو بُلا تے اور ان سے دُعائیں اور منسقیں مانگتے وقت کُفار کا حال اس شخص کا سا ہوتا ہے جو اپنے جانوڑی کو ملائیں گے بُلا تا ہے اور وہ اس کی آواز کو بمحنتے تک نہیں۔ عبدالرحمٰن ابن زید وغیرہ کا یہ خیال ہے —

علامہ زمخشیری اور دوسرے بہت سے اهل تفسیر نے اس پریا اعتراف کیا ہے۔ کہ ”لَا دُعَاءً وَلَنْدَاءً“ کے الفاظ اس تاویل کا کسی طرح ساختہ نہیں دیتے، کیونکہ جب تو مطلقاً کسی آواز یا پاکار کو ساختے ہی نہیں اور ایکت کے الفاظ بتا رہے ہیں کہ اگر منعوق ہے پاکار نے دالے کی بات کو سمجھتا تو نہیں محسوسنا ضرور ہے۔ لہذا یہاں بُوقُول کو مشہد نہیں قرار دیا جا سکتا۔

اسکے تین بُوقُول دستے گئے ہیں: —

ایک یہ کہ اس جگہ لفظِ **الازم** ہے اور ایسٹ کا ترجمہ یہ ہے کہ "کفار کی مثال اس شخص کی ہے جو کسی ایسی چیز کو بیمار ہا ہو جو پکارنے اور علاج نے کی آواز نہ کر سکتی" یہ ظاہر ہے کہ یہ کس قدر پھر پھر اور غلط جواب ہے۔ قرآن کی تفسیر اگر اس اندازے کی جائے تو جس لفظ کو جہاں چاہا زاندگی دیا، اور جس کو جہاں ضرورت کجھی مذوف قرار دے دیا۔ تو قرآن تو باز یہ کہ اطفال بن جائے گا۔ اور تحریف متعینی کا دروازہ روز بروز وسیع سے کھیل رہا ہے تو تباہی دوسرا جواب یہ ہے کہ یہاں تشبیہ میں پھر لفظِ مخفی دعا، (بلنا اور آواز دن) ہے اور تباہی مقصود ہے کہ

بلانے کا انجمام دونوں جگہ کیاں ہے۔ اس جگہ مدعو کی (العنی جس کو بلایا گیا ہو، اس کی) خصوصیات مے بحث نہیں ہے۔ اس لئے اگر مشہر پر میں ایک ایسی زائد صفت اور خصوصیت پائی جائے بوس مشہر میں موجود نہیں تو اس نے نفس تشبیہ پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

تیسرا بحث کی روئے ایت کی تفسیح اس طرح ہو گی کہ ایسے خود ساختہ معمودوں سے، جن کو حکم تک نہیں ہوتا کہ انہیں مناطب کر کے کوئی کیا کہہ رہا ہے، دعائیں مانٹھے والوں کی مثال اس شخص کی سی ہے جو اپنے رویہ کو بلایا اور پکار رہا ہو اور اس پر اس کے بلانے اور چلانے کا کوئی اثر رہا ہو اور اس کی ساری حق نیکی کا حامل صرف یہی ہوتا کہ اس وہ بلائے بمار ہا ہے۔ یہی نیک کامال ہوتا ہے جبکہ وہ اپنے گونجے بھرے خداوں کو گوڑا گوڑا، بگوڑا گوڑا کر بلاتا ہے۔ اور گوڑا گوڑا اور دعائیں مانٹھے کی محنت مشقت کے سوا کچھ باتھے نہیں آتا۔

دوسری تاویل یہ کی گئی ہے کہ کفار کی مثال ان بہائیم کی سی ہے جو چوڑا ہے کی پکار کا مطلب بالکل نہیں سمجھتے۔ مرف اتنا محکوس کرتے ہیں کہ اس کے حلش سے آواز نکل رہی ہے یعنی اس تاویل کے قائلین کے نزدیک راعی سے مراد پیغمبر ہے جو کفار کو حق کی طرف بلارہا ہے مگر ان پر اس کا کوئی اثر نہیں پڑتا۔ سپوری نے — ایت کی تفسیح اس طرح کی ہے —

اس تیل کو تشبیہ مرکب بھی مانا جاسکتا ہے اور تشبیہ مفرق بھی۔ پہلی صورت میں صدائے حق کو نہ سمجھنے اور اس سے فائدہ نہ اٹھانے والے کفار کی تشبیہ دینی مقصود ہو گی اس لگھے جو چوڑا ہے کی پکار کا مفہوم اس کے سوا کچھ نہیں سمجھتا کہ وہ کچھ بول رہا ہے اور اگر اسے تشبیہ مفرق مان جائے یعنی وہ تشبیہ میں تشبیہ اور تشبیہ ب کے تمام مقابل اجراء میں مانشہت اور مشاہدہ ضروری ہوتی ہے تو اس صورت میں کفار بہنزا رہے بہائیم کے ہوئے ہو گا جو چوڑا ہے کے بلانے اور پکارنے کی آواز کو ایک بے معنی آفاز سے زیادہ نہیں سمجھتے۔

## الفارق فی سبیل اللہ اور الفاق فی سبیل الطاغوت کی مشال۔

جو لوگ اپنا مال را و خدا میں ضریح کرتے ہیں ان کی (خیرات کی) مثال اس دانے کی سی ہے جس میں سات خوشے اور ہر خوشہ میں سوڈا نے پیدا ہوں۔ اور اللہ تعالیٰ جسچا ہتا ہے برکت عطا کرتا ہے اور اللہ و سعدت اور قدرت رکھنے والا نیز ہر شے با خبر ہے۔

... اے ایمان والوں اپنے صدقات کو احسان جتا کرو اور (اللہ کو) ایمان دے کر اکارت زکر و اس شخص کی طرح جو اپنا مال محض لوگوں کو دکھانے کے لئے خرچ کرتا ہے اور اللہ اور یا میرامز خرت پر ایمان نہیں رکھتا اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک چنان پلاٹھو کسی مٹی پڑی ہو، پھر اس پر تیز بارش ہو اور (مٹی کی) اس پٹی کی تکوپیا چنان کو جھنی اور سپاٹ کر کے چھوڑ دے (مٹی انجمام ہے ریا کار صدقہ دہندوں کا قیامت میں) یہ لوگ اپنے دینے ہوئے صدقات میں سے کچھ نہ حاصل کر سکیں گے اور اللہ ناشکروں کو ہدایت نہیں دیا کرتا۔

مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
كَمَثَلُ حَبَتَهُ اَنْبَتَتْ سَبَعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ  
سُبْنُلَهُ مِائَةُ حَبَتَهُ وَاللَّهُ يُعْلَمُ بِمَا عَفَ  
لِمَنْ يَكْسِبُ مَا دَأَبَ اللَّهُ وَاسِعَهُ عَلَيْهِ

يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا اصْدَقَاتِكُمْ  
بِالْمُنَى وَالْأَنْوَارِ ذَلِيْلَةُ الَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ  
سِرِيَّاً مَتَّاً لَهُ حَبَتَهُ وَاللَّهُ يُعْلَمُ بِمَا يَوْمَ  
الْآخِرِ فَمَتَّلَهُ كَمَثَلُ صَمَنُو اِنْ عَلَيْهِ  
تُرَابٌ فَاصَابَهُ وَإِلَهٌ فَتَرَكَهُ صَلْدَلٌ  
لَا يَقْدِرُهُ دُنْ عَلَى شَيْءٍ وَقِيمَتَهُ كَسْبُوا  
وَاللَّهُ لَا يَحْمِدِي الْقَوْمَ الْكُفَّارِ —

اور ان لوگوں کی مثال جو اپنا مال خرچ کرتے ہیں محض خدا کی ضابوئی کے لئے نیز خلوص اور ثبات قلبی کے ساتھ، ان کی خیرات کی مثال ایک باغ کی کی ہے جو یہیے پر واقع ہے، پھر اس زور کا مینہ برسا اور (عام انداز سے) دو گنا پہل لایا اور اگر اس پر زور کی بارش نہ ہجی جوئی تو اسے بھی بچوار (بھی بس کرتی ہے) اور اللہ تعالیٰ تھا یہ سارے اعمال کو دیکھ رہا ہے۔ کیا تم میں سے کوئی یہ پسند کرے گا کہ اس کے پاس محبووں اور انگوروں کا ایک باغ ہو اور اس کے نیچے نہ میں پڑی بہری ہوں، اس میں ہر قسم کے ہمہ بھوول اور بڑھا پا اُسے آئے، اور اس کے چھوٹے چھوٹے ناتوان بچے ہوں (الیٰ نت میں) باغ پر ارشیں بگولاپلے اور وہ بجل بھون کر رہ جائے۔ اللہ تعالیٰ اپنی آیات تمہارے لئے یونہی کھوول کھوول کر بیان کرتا ہے تاکہ

تم غور کرو —

(بقرہ ۳۶-۴)

وَمَنِ الْذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ وَإِنْفِقَاءَ مَرْضَاتِهِ  
اللَّهُ وَتَبَيَّنَتْ مِنْ أَنْفُسِهِمُ كَمْثَلِ جَنَّةٍ تَرْبُلُ  
أَصَابَاهَا وَإِلَهٌ فَإِنَّتْ أَكْلُهَا أَصْعَفَيْنِ فَإِنْ  
تَوْصِيْهَهَا وَإِلَهٌ فَنَطَلٌ طَوَالَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ  
بَصِيرَهَا وَإِلَهٌ أَيَّوْدَ أَحَدُهُ كُوَانَ تَكُونَ لَهُ  
جَنَّةٌ مِنْ خَيْلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْزِي مِنْ  
تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الْمَرَاتِ  
وَأَصَابَاهُ الْكِبْرُ وَلَهُ ذُرْيَةٌ ضَعَفَاهُ  
فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَاسٌ فَأَحْتَرَقَتْ  
كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُوَانَ الْأَيَّاتِ لَعَلَّكُمْ  
تَتَفَكَّرُونَ —

یہ ایک مفصل تسلیل ہے جس میں الفاق لوجہ اللہ اور انفاق ریائی دلوں کی حقیقت اور دلوں کے انجام اور ثمرات کی تصور کیجئی گئی ہے پہلے انفاق فی سبیل اللہ کے انجام کی مثال دی گئی ہے کہ خدا کی راہ میں یخواہ جہاد میں یا کسی نیک کام میں خرچ کرنے والے کی مثال اس شخص کی ہے جو زمین میں بیج ڈالتا ہے اور ہر بیج سے سات خوش پیدا ہوتے ہیں جن میں سے ہر ایک کے اندر سو سو دانے ہوتے ہیں۔ گویا ایک داد بوکر سات سو مال کرتا ہے، اللہ کے لئے مال قربان کرنے والا یونہی اپنا مال صاف نہیں کرتا بلکہ درحقیقت کی گھنائے بڑھاتا ہے۔ اس بڑھوڑی کا انحصار خرچ کرنے والے کے خلوص اور ایمان پر زیمال کی نافیعت اور حقدار کی حیثیت پر ہے، یونہک مصدقہ کا تواب صدقہ دینے والے کی تلی کیفیت کے لحاظ سے متفاوت ہوا کرتا ہے۔ یہ ت ایک میزان ہے جس پر عمل کا وزن کر کے اس کا بدلہ تعین کیا جاتا ہے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے آگے پیل کر اس انفاق کی، جس کی تواب عد مذکورہ تک پہنچنے والا ہے، یعنی کمال انفاق کی وصفیت بیان کی، میں، ایک تو یہ کہ محض اللہ کے لئے ہو، شہرت پسندی اور ریا کاری کا اس میں شایستہ تک نہ ہو۔ دوسری صفت تتبییت مِنْ أَنْفُسِهِمْ کی ہے: تتبییت کا مطلب یہ ہے کہ صدقہ خیرات دینے والا صدقہ نکالتے وقت دل میں کسی قسم کی تنی نہ محسوس کرے بلکہ کھلے دل سے اور ثبات قلب کے ساتھ دے اکمال کو پسند ہاتھ سے نکالنے سے پہلے اپنے دل سے نکال دے۔ یہی تبتیت نفس ہے جو اموال خیرات کی اقدار اور نوعیت کے ساتھ بلکہ خیرات کی قدریں مقرر کرتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ سیکڑوں گناہ زیادہ معاوضہ تک پہنچ جاتی ہیں —

اس کے بعد یہ دیکھو کہ اس صدقہ کی حقیقت کیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اس کی معنویت کو کس طرح مشہود کرایا ہے۔ سو پہلے تو اللہ نے صدقہ کو پیچ سے تشبیہ دی ہے، گویا اپنے پاک مال کو بغیر کسی دوسرے جذبے کے خلوص دل سے خدا کی راہ میں خیرات کرنے والا ایک کسان ہے جو اپنے مال کو عمدہ اور شتری زمین میں بوتا ہے۔ اب پیداوار کا کم و بیش ہونا پیچ کی عمدگی، زمین کی زرخیزی، پودوں کی آبائشی اور خود رہنگاہ پات سے ان کی حفاظت پر مخصر ہے۔ اگر تم لوازم بدرجہ کمال موجود ہو جائیں اور کھتی پر کسی قسم کی اراضی یا ساواہی آفت دا آئے تو وہ نہایت شاداں اور زور دار ہو گی۔ اور اس کی مثال اس باغ کی سی ہو گی جو اپنی زمین پر واقع ہے جہاں اسے ہر وقت کھلی ہوا، دھوپ اور روشنی مل رہی ہے اور اس کے درخت پوری آزادی کے ساتھ نشوونما مال کر رہے ہیں، پھر اب ہمارا تھے اور جی کھوول کر اسے سیراب کرتا ہے، انجام کار اس کے درخت دوسرے

درختوں کی نسبت دوچند بچل لاتے ہیں اور اگر موسلاحدار بارش نہیں ہوتی تو بھی سی بارش بھی اس کے لئے کافی ہوتی ہے کیونکہ اس کی زمین  
اپنے اندر روئیدگی کی کامل استعداد رکھتی ہے ۔

یہی حال اس صدقہ کے نتیجہ میں اور اس کی برومی کا جو علوی اور لہیت کی مندرس زمین میں بویا جاتا ہے۔ اس بارہ نو کے تقداد  
کے لحاظ سے اس کے مامل میں بھی تفادت ہوتا ہے۔ وابل (زور کا میں) اور طل (ہلکا میں) کے الفاظ اسی تفادت کی طرف اشارہ کرتے  
ہیں بعض صدقے وابل کی صیحت رکھتے ہیں۔ اور بعض طل کی۔ جو صیاراہ فداییں نے گاویا ہی وہاں سے اجر بھی پائے گا ۔

اس کے برعکس معاملہ ہے اس شخص کے الفاق کا جو خرچ تو کرتا ہے۔ لیکن بے فائدہ جس کا کوئی مامل نہیں، یعنی خدا کے لئے اذیت  
نفس کے ساتھ نہیں دیتا، بلکہ شہرت طلبی اور ریا کاری کے مذہب کے محدث دیتا ہے، انجام کار اس کا سارا دیا دلایا اکارت جاتا ہے ایسے  
شخص کی مثال اللہ تعالیٰ نے اس بدجنت اور حسرت نصیب انسان سے دی ہے جس کے پاس کھجور اور انگور کے بہیں قیمت ہاغات ہوں  
جس کی پیچے نہ میں پڑی بہری ہوں اور اسے برابر سیراب و شاداب رکھتی ہوں۔ ہر قسم کے بچل لمحے ہوئے ہوں اور وہ خود کہن سالی  
کی عمر کو پہنچ چکا ہو، اس کی اولاد خرد سال اور ناقواں ہو، یعنی نہ خود کمائے کی سکلت رکھتا ہو اور نہ پختے اس قابل ہوں۔ ایسی حالت میں جب کہ  
وہ باخیگی برومی کا محدث حاجت مند ہے ۔ لوؤں کی لپٹ آئے اور سارے باغی کو جس کو خٹک کر خٹک کر دے۔ بالکل یہی حال اس شخص  
کا جو کھالے کے لئے اپنا مال خیرات کیا کرتا ہے۔ ابھی تو اپنی فیاضی کے غور میں سرست ہے لیکن جب اس فیاضی کی قیمت معلوم ہونے کا وقت  
آئے اور داود مبشر کے سامنے اس کا اعمالاً مکھوا جائے گا تو یہ دیکھ کر اس کی حیرت کی کوئی انتہا نہ ہوگی کہ جس کشت عمل کی شادابی اور فردی  
پر وہ اس قدر نازاں مختا اور اس پر اعتقاد کئے بیٹھا تھا، میں اس وقت جبکہ وہ اس کے ثمرات کا سخت حاجت مند ہے ساری کھینچیں جل کر  
خٹک ہو چکی ہے، اور مصیبت بالائے مصیبت یہ کرائب دوبارہ جوتے ہوئے کا موقع بھی نہیں۔ وہ متابہت دلوں کے انجمام میں ہٹا  
ہے، یعنی شدید امتناع کے وقت نعمت کا چھپن ہانا، آرزوں کا تاریخ ہوہا اور ہیبت ناک حسرتوں سے دوچار ہونا ۔

اس امر میں کہہ مثال کس شخص کی دی گئی ہے بعض دوسرے اقوال بھی مذکور ہیں جو حضرت ابن عباسؓ فرماتے ہیں کہ اس شخص کی مثال ہے  
جس کا غافر فاد انگریزی اور فرنچی پر ہوا ہو، امام مجاهد کا قول ہے کہ یہ اس شخص کے مالات کی تیلی ہے جو زندگی بھر طاعت اہمیت  
کوتا ہیاں کرتا رہا، سُنّتی کے نزدیک یہ اس ریا کار کی شبیہ ہے جس نے فدا کی رضا بھوئی کو نظر انداز کر کے داد دہش کی ہو۔ یوں تواتیت کے  
عموم میں ہر قول کی سماںی ہے۔ لیکن سیاق و ساق آخوند قول کی ہی تائید کرتا ہے ۔

اس تیل کا ایک حصہ اور باتی رو باتا ہے یعنی صدقات کو باطل کرنے والے امور دو طرح کے ہوتے  
ہیں۔ ایک تو وہ جو صدقات کو ذریعہ ثواب اور علت ثواب بننے ہی سے روک دیتے ہیں۔ مثلاً ریا اور نام و نمود کی خواہش، دوسرے وہ امور  
جو صدقات کو ذریعہ ثواب بننے سے تو نہیں روکتے لیکن اس ثواب کو باطل اور معدوم کر دیتے ہیں جو ان صدقات کے عوض ملنا ہائیست تھا،  
مثلاً احسان جانا، یا سائل کو ایذا دینا۔ ایسے صدقات کی مثال اللہ تعالیٰ نے اس محدث اور سپاٹ چٹان سے دی ہے جس پر مٹی کی ایک  
ہلکی سی خدا کر جمگئی ہو، پھر قیز بارش آئے اور مٹی کی اس تکوہبہا کچڑاں کو ھلکی ہوئی ساپٹ عالت میں چھوڑ دے۔ اس تیل کے اجراء اور شبیہہ  
کے اجراء کے ساتھ ان کے تطابق کو دیکھو، قرآن کی شان عظمت اور اس کے اعجاز بیان کا کیسار و شش آئینہ ہے۔ اللہ کی خوشنودی کو چھوڑ کر  
دنیوی جاہ و نمود پر اپنا مال قریب کرنے والے یا خیرات کر کے احسان جلانے اور سائل کو تکمیل دینے والے آدمی کے قلب نا اشناست اخلاص کو پھرے  
اور اس کے عمل کو چڑاں پر مچی ہوئی مٹی سے شبیہہ دینے میں کتنے لطیف نکات پہنچاں ہیں، پھر کی سختی مٹی کو اپنے اندر پانی جذب نہیں کرنے دیتی  
اور نہ اسے روئیدگی کی اہمیت دیتی ہے۔ کیونکہ اس کی فیطرت میں یہ مارہ بھے ہی نہیں۔ کہ بارش ہونے کے بعد مٹی کے ذرات کو اپنے سے ملائے

رکھ کے اور انہیں پانی اور روئیدگی قبول کرنے کا موقع دے سکے، معمولی زمین کے لئے تو بارش سبب روئیدگی ہے مگر چانہ پر جبی ہوئی مٹی کے لئے بارش ہونے کے معنی رہی ہی روئیدگی بھی صفات ہو جانے کے ہیں، اسی طریقے جو قلب خلوص، تہیت اور ایمان و اخلاص سے عارمی تھا، اور محض ناش کے لئے فیاض بنا رہتا ہے، جب اس پر آسمان شریعت نے ادام و نواہی کی بارش ہوتی ہے تو وہ اسے قبل نہیں کر سکتا۔ اور انہم فیبار کی، ملکی سی دہڑہ بھی جو اس پتھر پر قلب پر نقاب بن کر پانی ہوئی تھی، اس بارش کے ریلے میں بہ جاتی ہے اور اس کا دل اپنی اہلی ہیئت میں ایک سپاٹ پتھر کی طرح نکلا ہوں کے سامنے ظاہر ہو جاتا ہے جس میں نشوونما کی کوئی استعداد نہیں ہوتی۔

## کلمہ طبیبہ (علم حق) اور کلمہ خبیثہ (علم باطل) کی مثال :-

کیا تم نے اس بات پر دھیان نہیں کیا کہ اللہ تعالیٰ نے (کلمہ طبیبہ) کی کیسی مثال دی ہے "کلمہ طبیبہ" ایک اچھی ذات کے درخت کی طرح ہے جس کی جرم مضبوط زمین کے اندر جبی ہوتی ہے اور جس کی شاخیں آسمان میں ہیں اور جو اپنے پروردگار کے حکم سے ہر دفت پہل لاتا رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ لوگوں کے سامنے یہ مثالیں اس لئے بیان کرتا ہے کہ وہ (حقائق کا) احاسن کیں اور "کلمہ خبیثہ" کی مثالیں اس (ناکارہ اور) بد اصل درخت کی ہی ہے جو (بآسانی) زمین کے اوپر سے اکھر آئے (اور) اس کوئی جما و اور مضبوطی حاصل نہ ہو۔

الْوَتَرَ كَيْفَ صَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كِلِمَةً طَبِيبَةً  
كَشَجَرَ كِلِمَةً طَبِيبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرِعُ عَرْقَا  
فِي السَّمَاءِ تُوَفِّيَتْ أَكْلَهَا الْكَسَّ حِينَ يَادُن  
سَارِهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ أَلَّا مَثَلَ لِلَّهِ أَنْ لَقَهُ  
يَشَدَا كَرُونَ هَ وَمَثَلٌ كِلِمَةٌ خَيْثَةٌ  
كَشَجَرَ كِلِمَةٌ خَيْثَةٌ إِنْ جُنْتَ مِنْ نُوْفَ  
الْأَرْضِ مَالَهَا مِنْ فَرَادِهِ —  
(ابراهیم: ۷۷)

یہ دو مقابل مثالیں ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے حق و باطل کے فہری جوہر وہی کو مشاہد کرنے کے لئے بیان فرمایا ہے۔ ہم ان دونوں مثالوں کی الگ الگ تشریک کریں گے۔ پہلی مثال میں اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ "کلمہ طبیبہ" ایک عمدہ درخت کے مانند ہے۔ وجہ مشاہدت ہاں ملکہ طبیبہ سے اعمال صالح کے پہل نکلتے ہیں جس طریقے کے عمدہ درخت سے کار آمد اور عمدہ پہل پیما ہوتے ہیں۔ جہوں مفسرین کے اقوال سے یہی تاویل مفہوم ہوتی ہے جن کا خیال ہے کہ کلمہ طبیبہ سے مراد کلمہ شہادت کا لاری اللہ اکہ اللہ ہے، یعنی کلمہ کی کلمہ تمام ظاہری اور باطنی اعمال صالح کا حرش ہے اور ہر نیک عمل اسی کلمہ کا نثار ہے۔

علی ابن ابی طلحہ نے اپنی تفسیر میں ابن عباس کا قول نقی کیا ہے کہ کلمہ طبیبہ شہادت توحید ہے اور شجرہ طبیبہ ذاتِ مومن "اصلہا ثابت" کا مطلب یہ ہے کہ قول لاری اللہ اکہ اللہ موسیٰ کے قاب میں جو بکرے ہوئے ہے اور "فر عہا فی السماوٰ" کیا ہے اس امر کی ہلف کریں کلمہ شہادت مومن کے اعمال کو عرشِ الہی تک پہنچا ہے۔

ریغ بن انس فرماتے ہیں کہ کلمہ طبیبہ سے مراد ایمان ہے۔ یہاں ایمان ہی کو بخیرہ طبیبہ سے تشبیہ دی گئی ہے اور اصل ثابت مے مقصود اخلاص ہے۔ اور ایمان و اخلاص سے جو خوفِ خدا پیدا ہوتا ہے اس کو اسمان کی بلندیوں تک پہنچنے والی شاخ سے تعبیر کیا گیا ہے۔

اگرچہ کلمہ طبیبہ کی تاویل ان دونوں اقوال میں ایک ہی ہے لیکن، عمارے خیال میں پوری تفہیل کی یہ آخری توضیح زیادہ سمجھ ہے۔ اس تشریک سے تشبیہ میں کھلی ہوئی مطابقت پیدا ہو جاتی ہے اور اس کا حسن بالکل تھکر سامنے آ جاتا ہے۔ مشبہ وہ شجر توحید ہے جو مومن کے دل میں اکھر ہاں اور مشبہ وہ عمدہ اور یا کیز و درخت ہے جس کی جڑ نہیا میت مضبوط ہو، جس کی شاخیں آسمان سے مایتیں کرنے والی ہوں اور جو براہ رپھل دیئے جائیں ہاں

غور کر دے گے تو معلوم ہو گا کہ یہ تمام صفات "شجر توحید" میں کس طرح پائی جاتی ہیں۔ اس کی جڑیں قلبِ مومن کے ریشہ ریشہ میں پیوست ہوتی ہیں اس کی شاخہ نہائے اعمالِ صالح اسماںوں تک بنا پہنچتی ہیں۔ اور وہ ہر آن، ہر لحظہ نیکیوں کے اتنے ہی زیادہ پہلِ الماتر ہتھا ہے جتنا زیادہ اس کی جڑیں میں ثبات ہوتا ہے۔ یعنی جتنا ہی زیادہ اس (شہادت توحید) میں اخلاص اور اذعان ہوتا ہے۔ اور جتنا ہی زیادہ قلب کو اس کے جمال سے عشق، اس کے حوالق کی معرفت اور اس کے مقنفیات کی برآمدی کا لحاظ ہوتا ہے۔ اتنے ہی زیادہ اس سے نیک افعالِ صالح صادر ہوتے ہیں۔ — پس ہر شخص کے قلب میں یہ کلمہ طیبہ اپنی کامل حقیقت کے ساتھ ہم گیا اور جس کا باطن اس کے لاہوں رنگ میں پوری طرح نگ گیا۔ لیکن کروکہ وہی اس ماہیتِ الوبیت کا تحقیقی رازِ دان ہے جس کا شیئن یہی قلبِ مومن ہوا کرتا ہے۔ پھر صرف اس کی زبانِ دادِ نیت کی گواہی دیتی ہے بلکہ اس کے سالے جو ارجح سے توحید کی شہادتِ تراویش کرنے لگتی ہے۔ اس کے بعد وہ اس ماہیت (یعنی مقامِ الوبیت) اور اس کے تمامِ لوازم کی خدا کے سوا ہر دوسری چیزے نفی کر دیتا ہے اور ساری مخلوق کو اپنا ہی جیسا ایسچ اور بھروسہ سمجھنے لگتا ہے۔ اس وقت دُنیا اپنی لگا ہوں سے صاف طور پر سمجھتی ہے کہ یہ کلمہ طیبہ جو اس کے دل پر نہش ہے اور جس کی زبان سے ہر وقت اعلان ہوتا رہتا ہے اس کی طرحِ دم بہم نیکیوں کے حیاتِ آفریں پہلِ دیتارہت ہتا ہے۔ ایسی نیکیاں جو برابر اللہ کے خضور میں پہنچتی رہتی ہیں، گویا یہی کلمہ طیبہ ان اعمالِ کو بالکہ الہی میں پہنچانے کا ذریعہ ہے۔ پھر یہی کلمہ بہت سے دوسرے کلماتِ طیبہ پیدا کرتا ہے جن کے ساتھ مزید نیک اعمالِ ہاؤ میں آتے ہیں۔ اور یہ نیک اعمالِ ان کلماتِ طیبہ کو اپنے کو خضورِ الہی تک لے جاتے ہیں۔ بیساکر ذیل کی آیت میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: —

إِلَيْهِ يَصْنَعُ الْكَلِمُوُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ | الْمُرْتَبُ طَرْفُ طَيِّبَةِ (یعنی اپنی بات) پہنچتا ہے۔ عملِ صالح الصَّالِحُوُ مِنْ فَحْلَةٍ | اے اٹھتا ہے اور بلند کرتا ہے۔ (فاطر ۲۰)

یہاں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر بتا دیا ہے کہ عملِ صالح ہی کلمہ طیبہ کو عرض تک پہنچاتا ہے۔ اور مثالِ زیرِ بحث میں اتنی بات اور فرمادی ہے کہ یہی کلمہ مومن سے اچھے اعمال کرتا ہے۔ اب دونوں میتوں کو ایک ساتھ ملا کر پڑھو۔ مقصودِ الہی ہا ملکِ رُشْن ہو جاتا ہے۔ جب کوئی شخص کرنے توحید کی اصل پہنچ کو نکھل جاتا ہے اور اس کی کچھ بانے کا اثر اس کی عملی زندگی میں نمایاں ہو جاتا ہے تو اس یوں سمجھو کر یہ کلمہ ایک ایسے درخت کی طرح ہے جس کی جڑ اس کے قلب میں مفسوٹی کے ساتھ ہمیں ہوتی ہے اور اس کی شاخیں آسمانی کناروں تک جا پہنچتی ہیں اور وہ درخت برابر پہنچتا رہتا ہے — "شجرہ طیبہ" کی تادیل میں سلف کے مختلف اقوال مذکورہ میں بعض لوگ کہتے ہیں کہ شجرہ طیبہ سے مزاد گھور کا درت ہے اور حضرت ابن عسرہ کی روایت سے اسی قول کی تائید ہوتی ہے —

ایک جماعت کا خیال ہے کہ شجرہ طیبہ خود ذاتِ دُنیا ہے۔ حضرت ابن عباسؓ اور عطیۃ اللہ عوی دیگر کتابوں کی رائے ہے۔ لیکن دراصل دونوں قولوں میں اختلاف نہیں۔ نہ لشیئہ پر اس سے کوئی افراد نہیں پڑتا۔ کونکہ برکات کے لحاظ سے متمن اور کھوجو کے درخت کو ایک دوسرے کے لشیئہ دیتے ہیں۔ اگر کچھو کر کا درخت شجرہ طیبہ ہو سکتا ہے تو مومن کا وجود بدرجہ اولیٰ ہو سکتا ہے۔ اس لئے مشہبِ بخواہ اسے قرار دو خواہ اسے مقصودِ لشیئہ میں کوئی فرق نہیں پڑ سکتا —

ایک تیراویل یہ بھی ہے کہ یہ شجرہ طیبہ جس کا ذکر مثالِ زیرِ بحث میں ہوا ہے۔ جنت کا ایک درخت ہے اگر یہ صحیح ہے تو بھی کوئی مصالوں نہیں۔ لشیئہ کا مقصد اس سے بھی پورا ہو جاتا ہے۔ اس مثال کے اندر اس مردِ حکمت کا جو بیش بہا خزانہ پوشیدہ ہے وہ بس اسی مردِ حکمت ہی کا حصہ ہے جس نے اسے بیان فرمایا ہے۔ آؤ! اس کے بعضِ محاسن کو سمجھنے کی کوشش کریں —

درخت میں چار ہیزوں کا وجود ضروری ہے۔ جڑ، تن، شاخیں اور پہل — شجر ایمان کے اندر کبھی ان چاروں چیزوں کا وجود بونا پاہیئے تاکہ مشتبہ اور مشتبہ بہ میں کامل مطابقت ظاہر ہو سکے۔ سو علم و معرفت اور اذعان قلب و شجر ایمان کی جڑ ہے۔ اخلاص اس کا ثنا ہے۔

اعمال اس کی شاپیں ہیں اور پھل وہ اخلاقی حسنہ اور وہ صفاتِ حمیدہ ہیں جو ان اعمالِ صالحی کے کرنے سے لازمی طور پر فخرتِ انسانی میں پیدا ہو جاتے ہیں۔ انہیں تمام اشیاء کا الحافظ کر کے فیصلہ کیا جا سکتا ہے کہ اس میں ایمان ہے اور کس میں نہیں اگر کسی کے اندر یہ تمام چیزیں موجود پائی جائیں، یعنی اگر اس کا علم عالم الغیب کی نازل کردہ کتابوں کے مطابق ہے، اگر اس کا انتقاد اس معيار پر صحیح اترتے ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی زبانی بیان فرمایا ہے، اگر اخلاقیں کا لور اس کے دل میں موجود ہے اور اعمال ان اشیاء مذکورہ کے اقتضاء کے موافق صادر ہوئے ہیں تو سمجھنا پاہیتے کہ ایمان کا ناخیز مبارک اس کے قلب میں اگاہ ہوا اور ترویازہ ہے جس کی بجزیں مضمونی اور جس کی شہنیاں آسمان ہمک پھیلی ہوئی ہیں۔ اور اگر معاملہ بُکس ہو تو یقین کر لینا پاہیتے کہ اس کے قلب کی سطح پر جو درخت لگا ہوا ہے وہ ایک ناکارہ اور بے بان درخت ہے جس کی جڑوں میں کوئی دم نہیں اور جو ایک جھکٹی میں اکھڑ جائے والا ہے —

پھر یہ دیکھو کوئی درخت اس وقت تک زندہ نہیں رہ سکتا جب تک کہ اس کی آبیاری نہ ہوتی رہے۔ پانی دینا چھوڑ دو کچھ دلوں میں خشک ہو جائے گا۔ شجر اسلام کا بھی بھی حال ہے۔ انسان اس کی باقاعدہ دیکھے بھال نہ کسے اور بر ارتہ بر و تفکر اور علم نافع اور عمل صالح سے اس کی آبیاری نہ کرتا رہے تو اس کی شادابی حیات آج نہیں توکل ضرور خستم ہو جائے گی۔ چنانچہ مسندا مام احمد بن مبنیؓ میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: —

”ایمان کپڑے کی طرح پڑانا ہو جایا کرتا ہے۔ لہذا اپنے ایمانوں کو نیا (تازہ کر تے رہو)“

یہیں سے یہ نکتہ بھی سمجھیں اگبائیت کہ انسان کی حیات ایمان کے لئے ان وقت اور یہیں عبادت کی کمی شدید فرورت ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے فرش کیا ہے اور اللہ تعالیٰ کا یہ سکنا بڑا حمہ پر احسان ہے کہ اس نے اس شجر توحید کو ترویاز درخت کے لئے اس کا سامان بھم پہنچایا ہے، جس کی کافی اس نے ملکے قلوب میں کر کھی ہے — اپھے باعث یا عمدہ زراحت خالی کرنے کے لئے قدرت کا یہ مقررہ قانون ہے کہ اسے بیکانے لے دوں سے پاک صاف ہونا پاہیتے۔ اگر مال اپنے باعث کویا کسان اپنی کھتی کو ایسے پر دوں اور گھاسوں سے محفوظ رکھتا ہے اور انہیں کھود کر چھینکتا اس تا ہے تو اس کا باعث پوری طاقت کے ساتھ بڑھے گا اور سکھلے گا۔ اس کے پر دوں کو کامل رو نیدگی مامل ہوگی۔ اس میں نہایت کثرت سے عمدہ اور پاکیزہ پھل آئیں گے، لیکن اگر وہ ایسا کرنا چھوڑ دے تو خود رپوئے اور بھگاڑ جھینکار سارے باعث میں پھیل جائیں گے۔ زین کی قوت ہو کو مجبوب کرتے بیانیں گے اور کسان کا اصل مقصد یعنی پاکیزہ پھل لانے والے درخت غذا کی کمی کی وجہ سے بے بان اور خمردہ ہو کر رہ جائیں گے۔ انہیں اذل تو پھل آئیں گے جی نہیں اور اگر یہ محفوظ رہے بہت آئے بھی تو ناقص اور ناکارہ ہوں گے، چنانچہ جو کم فہم ادا تجربہ کار باغبان اس بات کو نہیں سمجھتا وہ بڑے گھامائے میں رہتا ہے اور نہیں جاننا کہ ایسا کیوں ہوتا ہے — پس تو من کو ہمیشہ دو با اتوں کی سی کرنی چاہیے۔ ایک تو یہ کہ اس شجر ایمانی کو رہا بہ پانی دیتا رہے۔ دوسری یہ کہ اس کے ماحول کو شجراں جیش سے پاک صاف رکھے، پانی دینے ہی میں اس کی بقا اور دوام ہے اور دیکھے بھال ہی اس کی بقا اور دوام ہے اور دیکھے بھال ہی اس کے کمال نشوونما دار تقام کی نہیں ہے —

یہ ان امراء و حکم کے بعض پہلو ہیں جو اس پرمی تسلیل کی تھوں میں تھے ہونے ہیں اور غالباً اس سند کے مقابلہ میں ایک قطرہ ہی کی حیثیت رکھتے ہیں جو اس کی بھرپوری میں سورہ ہے اور یہ، تاکے اذبان کی نارسائی، ہمارے قلوب کی بے نوری، ہمارے علم کی کوئی اور عجائی کے اعمال کی بے برکتی کا قصور ہے کہ ہم اس سے زیادہ اپنے ظرف میں نہیں لے سکتے، در نہ اگر ہمارے دل میں رکشنا، جماری روتوں میں پاکیزگی، ہمارے ذہنوں میں جالا اور ہمارے امثال میں ظموں ہو اور یہم اللہ ادرا اس کے رسول سے حقیقت کے انوار اذن کرنے کی وسایت رکھتے ہوں۔ یقیناً کلامِ الہی کے وہ اسرار و معارف ہم پر مشکل ہو جائیں گے جن کی تابیذوں کے ساتھ یہ سارے رسمی علوم اور یہ ساری دینیوی قال اور اقوال ماند پڑ جائے۔ یہی وہ نعمت ہے جو معاشرِ کرام کو نصیب ہوئی اور دوسرے ان سے مفرم ہیں۔ اور اسی سے صاحبِ زنوان ائمہ علیم اجمعین کے

علم دعوان کا اندازہ ہو سکتا ہے۔ وَاللَّهُ يَحْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ ۔

دوسری مثال میں دراصل پہلی ہی مثال کا مقابل پہلو و اسی کیا گیا ہے کہ "کلمہ خبیثہ" کے مقابلہ میں "کلمہ خبیثہ" کی کیا میت ہے۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ یہ کلمہ اس "خبیثہ" کے مثاب ہے جو ہمولی جھٹکے میں اکھن جانے والا ہو جس میں ذکوی مضمون طبع ہو۔ نہ بلند بالا شاپیں ہوں، نہ اپنے پہلی ہوں، نہ سایہ، نہ سبزہ ہو۔ غرضیکہ صر سے پاؤں تک اس اندر کوہی نہن و خوبی اور کوئی خیر و منفعت نہ ہو۔

"کلمہ خبیثہ" سے کیا مراد ہے؟ اس کے قلقل سلفت سے چند افوال مذکور ہیں۔ ضحاک فرماتے ہیں کہ کلمہ خبیثہ کافر کو ہم گیا ہے اور اس کا مفہوم یہ ہے کہ اس دنخت کی طرح، جس کی صفات اور رہیت کا اور پر ذکر ہوا) کافر کے اعمال خیر کی روح سے فالی ہوتے ہیں، ان میں کی شبات اور دنکن نہیں ہوتا اور نہ اللہ تعالیٰ ان میں کوئی برکت اور منفعت عطا فرماتا ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ کے نزدیک کلمہ خبیثہ سے مراد بُشِرَک ہے، اور بُشِرَہ خبیثہ سے مراد کافر ہے۔ یعنی مُرْشِبَہ بُشِرَک اور مُرْشِبَہ بُشِرَہ کافر کی ذات ہے۔ ایت کا مدد یا یہ ہے کہ بُشِرَک کی کوئی بُنیا نہیں ہوتی جس پر بُشِرَک اعتماد کر کے اور اپنی صفات پر کوئی دلیل نہیں رکھتا۔ اللہ تعالیٰ کوئی مُشْرِکا نہ عمل قبول نہیں کرتا اور نہ اسے اللہ کے خضور میں رسائی ہوتی ہے اس حقیقت کو یوں بیان فرمایا ہے کہ "نَتَوَسُّ طَهْرَبَرِيَّةَ مِنْ كُوئي مضمون طبع ہے۔ جو زمین میں جبی ہو، نہیں اور پر کی طرف شاپیں ہیں" یعنی مُشْرِک کے جیب و دان میں کوئی نہیں ہوتی جسے دنیا و آخرت میں کوئی دنکن عاصل ہو۔

ایک صاحب علم سے پوچھا گیا کہ کلمہ خبیثہ کی حقیقت کیا ہے؟ فرمایا تو اس کے لئے زمین میں کوئی جماعت نہ آسمان میں کوئی عمل صعود، بلکہ دہائے قائل اور متبع کی گردان میں لٹکا رہتا ہے اور اس وقت تک لٹکا رہتے گا جب تک قیامت نہ آ جائے۔ ان دنکن مثالوں کے بیان کرنے اور کلمہ خبیثہ اور کلمہ خبیثہ کی حقیقتیں غریبان کر دیتے ہے کے بعد اللہ تعالیٰ ان دنکن کے آثار و نتائج پر رفتہ

ذاللہ ہے، اور اپنی صفت عمل کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ —

بُولُوگِ ایمان لالے ہیں انہیں اللہ تعالیٰ پکی بات (یعنی کلمہ طیبہ) کے ذریعہ دنیا کی زندگی (میں بھی) اور آخرت میں بھی ثبات (بھی) بخشتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ المولوں کو اوارہ دبے راہ بنا دیتا ہے،

اور اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے —

يُشَتَّتِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الْمُتَّابِتِ فِي  
الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَمَنْ يُضْمِلْ  
اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَمَنْ يَقْتَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ۔

(ابہیم ۳۰)

اس آیت میں انسانی نلاح کا حقیقی راز کھول دیا گیا ہے جس کا اس نوازش پر، جسے اس نے ثبات اور جماد اور قرار سخن سے تعبیر کیا ہے، انسان کی کامرانی یا محرومی کا دار و مدار ہے۔ کوئی شخص ایک لمحے کے لئے بھی اس نوازش سے بے نیاز نہیں ہو سکتا۔ اگر فدا کمی کو اپنی اس ثبات جسمی کی نعمت سے محروم کرنے تو دیکھتے دیکھتے اس کے ایمان کی اور اس کی زندگی کی بُنیا دیں ہل جائیں۔ عام انسان تو ایک طرف رہے خود تم انسانوں کے سردار اور دنیا کے سب سے بڑے صاحب ایمان بندہ (روحی فدا) کے بارے میں خدا کہتا ہے کہ —

لَوْلَا أَنْ بَعْنَاكَ لَقَدْ كِدَتْ تَرْكَنْ إِلَيْهِمْ  
شَيْئًا قَلِيلًا۔ هُنَّ (بن اسرائیل -ہم) ضرور جیک پڑے ہوئے —

دوسری جسکے ارشاد باری تعالیٰ ہے —

وَكُلُّا لَنْقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبْيَاءِ الْمُؤْلِ  
مَا نُنْتَتُ بِهِ فُوَادَكَ (بود - ۱۰) میں ان کے ذریعہ ہم تمہارے دل کو ثبات اور منبوطي بخشتیں۔

دیکھو حق پر مقبولی سے جئے رہنے کے لئے پیغمبر کو بھی تائیدِ الہی کی ضرورت پڑتی ہے۔ پھر یہی وہ توفیقِ الہی تھی جس نے صحابہ کرامؓ کی ایک منھٹی بھر جماعت کو اپنے سے تکچے دشمنوں کے مقابلہ میں فتحِ مند کیا۔ اور فتح کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنے اعلامات بنتے وقت مسلمانوں کو یاد دلایا کہ ۔۔۔

إذ يُوحى سَرْبُكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ إِنَّ  
مَنْ كُوْنُ فَتَّيْتُ الْدِيْنَ أَمْنُوا

(الفاتحہ ۲-۲)

یاد کروں وقت کو جب تمہارا پروردگارِ اندکے لئے نازل ہونے والے، ملائکہ پر وحی کر رہا تھا کہ میں تمہارے ساتھ ہوں۔ پس موننوں کو ثابتِ قدم رکھو ۔

نہ صرف دنیا کی زندگی میں بلکہ آنحضرتؐ میں بھی یہ توفیقِ موننوں کے شامل ہاں ہے گی، جیسا کہ آیتِ زیرِ بحث میں تصریح ہے ادا ایک مشہور حدیث میں بھی آتا ہے کہ ”وَهُوَ يَسْأَلُهُو وَيَتَسْأَلُهُ“، یعنی اللہ تعالیٰ ۔۔۔۔۔۔ ان موننوں سے سوالات کرے گا اور ساتھی دل میں وقت اور ثابت بھی سمجھتا جائے گا اور درحقیقتِ مرنے کے بعد میری کا دقت ایسا ہو گا جب کہ انسان کو اس پیغمبر کی سب سے زیادہ ضرورت ہو گی بھی وحشتہ کہ اس آیت کا شانِ نزول ہی عذابِ قربانیاً گیا ہے۔ جیسا کہ صحیح مسلم میں برداشت برائے بن علائیؓ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ ۔۔۔۔۔۔

”جب مونمن بر زخمی قبر میں دفن کر دیا جاتا ہے تو ایک آنے والا اس کے پاس آتا ہے، اور اس سے پوچھتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ ۔۔۔۔۔۔ تیرا پیغمبر کون ہے؟ ۔۔۔۔۔۔ وہ جواب دیتا ہے کہ میرا رب اللہ ہے، میرا دینِ اسلام ہے؟ ۔۔۔۔۔۔ اور میرے پیغمبرِ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں۔ یہ سُن کر دہا سے زور سے چھین گوڑا ہے اور پھر پوچھتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ تیرا دین کیا ہے؟ اور یہ آخری آزمائش ہے جس سے مونمن دوچار ہوتا ہے۔ اور یہی وہ وقت ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ يُعَذِّبُ اللَّهُ وَالَّذِينَ أَمْنُوا  
بِالْقُولِ الْمَثَابِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ۔۔۔۔۔۔ لا چنانچہ بندہ پھر جواب دیتا ہے کہ میرا رب اللہ ہے، میرا دینِ اسلام ہے اور میرے رسول محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں (فرشتہ یہ سُن کر کہتا ہے کہ صداقت (تو نے سچ کہا)۔۔۔۔۔۔

صحابی کے اندر تھوڑی سی کمی بیشی کے ساتھ یہ حدیثِ متعدد طریقے سے مردی ہے کہ بعض میں ہے کہ آنے والا فرشتہ ایک نہیں بلکہ دو ہوں گے اور مردہ کو زندہ کر کے یہ سوالات کریں گے۔ اسی طرح دوسری روایتوں میں اسی قبیل کی بعض اور تنعیمات بھی ہیں ۔۔۔۔۔۔ ”القول الثابت“ سے مراد قول حق اور کلمہ صدق ہے، یعنی قول باطل اور کلمہ صدق ہے، یعنی قول باطل اور کلمہ کذب کا فائدہ کیونکو قول کی دو ہی قسمیں ہیں۔ ایک قول وہ ہوتا ہے جس کے اندر کوئی حقیقت ہوتی ہے۔ دوسرا وہ جو حقیقت سے عاری ہوتا ہے حقیقت رکھنے والے قول کو قول ثابت کہا گیا ہے، اور قول اثبات (یعنی ثابت ترین قول) کلہ توحید ہے کیونکہ یہی وہ مرا باہمیت قول ہے جس کے ذریعہ اللہ کے بندوں کو دنیا اور آخرت کی ہر زندگی میں ثبات اور قوت سمجھتا ہے۔ اس قول کے اندر اتنی قوت ہوتی ہے کہ انسان جب اس کی کہنہ تک پہنچ جاتا ہے تو ساری مادتی قویں اس کے سامنے ہیچ ہو کر رہ جاتی ہیں۔ چنانچہ تم دیکھتے ہو کہ نہ پتے آدمی سے بڑھ کر دنیا میں کوئی بزرگی شجاع اور قویِ القلب ہوتا ہے زنجہوں سے بڑھ کر کوئی ذلیل بزدل اور بے محیت ۔۔۔۔۔۔

## خُلُل کے حضنوں دُنیوی تعلقات کی بے اڑی کی مشالیں :-

کافروں کے لئے اللہ تعالیٰ زوجہ نوح اور زوجہ لوط کی مشالیں یا ہے کہ یہ دونوں عورتیں ہمارے بندوں میں سے دو صالح بندوں کے نکاح میں تھیں لیکن انہوں نے (ان کی پیروی کرنے کے بعد) ان سے غداری کی (اور ان کے خلاف خدا کے نافرمانوں اور گمگھوں سے ملی رہیں) اس لئے ان کے شوہر (اپنی پیغمبرانہ برگزیدگی کے باوجود) اللہ کے مقابلہ میں ان کے کچھ کام نکلے اور ان تھے کہا گیا کہ اور زخیوں کے ساتھ تم بھی دُوزخ میں جا داخل ہو۔

اور اللہ تعالیٰ مومنوں کے لئے زوجہ فرعون کی مشال بیان کرتا ہے جب کہ اس نے کہا۔ اسے میرے پروردگار! میرے لئے پہلے ہبہت میں ایک گھر بنا اور مجھے فرعون اور اس کے (ابڑے) اعمال (کی لعنتوں) سے بُجھات لے اور مجھے بچا ان مکالوں سے۔ نیز (دوسری مشال اللہ تعالیٰ) "عمران" کی یہی میریم کی یا ہے جو اپکا بازاو غمینہ تھی۔ پھر تم اپنے کمپے زدح اس میں کچھوں اور اس نے ہمارے کلمات اور ہماری کتابوں کی تصدیق کی۔ نیز وہ ہمارے فرمابندر ارباب ادب بندوں میں تھی۔

صَرَبَ اللَّهُ مَشَلًا لِّلَّذِينَ كَفَرُوا اُمَرَأَةً  
نُوْجَرَّأَ اُمَرَأَةً لُّوْطًا كَانَتْ مُحَكَّمَةً عَنْدَ بْنِ مِنْ  
عَبَادَتِ صَالِحِيْنَ هَنَّا نَرَهُمَا فَلَمَّا  
يُغَنِّيَ اعْنَهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَقَيْلَ  
اَدْخُلَا الْمَتَّأَمَّ مَعَ الدَّاهِلِيْنَ ۝

ترجمہ (۱۲۸)

وَصَرَبَ اللَّهُ مَشَلًا لِّلَّذِينَ امْتُلُّ اُمَرَأَتَهُ  
نَفَّالَمْ فِرَّعَوْنَ إِذْ فَاتَ رَبِّ بَنْتَ لِبْنَ  
عِنْدَكَ وَبَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجَّنَّبَ مِنْ  
فِرَّعَوْنَ وَعَمَلَهُ وَنَجَّنَّبَ مِنَ الْقَوْمِ  
الظَّالِمِيْنَ ۝ وَمَرِيْمَ ابْنَتَ عُمَرَيْنَ  
الَّتِي اَخْصَنَتْ قَرْبَهَا فَنَفَّحَتْ فِيْهِ مِنْ  
شُدَّدِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَسَّالَهَا وَ  
كُشَّبَهَ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِيْنَ (سُنْنَةٌ ۲۲)

ان آیات میں تین شالیں بیان کی گئی ہیں۔ ایک کافروں کے لئے اور دو مسلمانوں کے لئے — پہلی مشال میں یہ حقیقت واضح کی گئی ہے کہ فدا اور اس کے رسول کی نافرمانی کی پا داش آدمی کو ہر جا ملے گی۔ خواہ اس کا رشتہ کیسے ہی برگزیدہ و مقدس لوگوں سے ہو۔ بزرگوں کے ساتھ اس کے ہو جسی و صہی وغیرہ دُنیوی رشتے ہیں ہوں، ان میں سے کوئی اسے نہ بچا سکے کا کیونکہ یہ تمام رشتے قیامت کے دن پہنچے ہوں گے، اگر کوئی رشتہ اس دن کام آسکتے تو وہ وہ رشتہ ہے جسے نہ کسے فرستادوں نے خدا اور بندوں کے درمیان قائم کیا ہے۔ وگرنا اگر جو نبی اور ازاد بھی تعلقات منکریں خدا کے حق میں کچھ بھی منفعت سمجھ جو سکتے تو نوح اور لوط علیہما السلام کے رشتہ ہانتے ازدواجی ان کی بیویوں کے حق میں ضرور مفید ثابت ہوتے جو اگرچہ ذمہ کفار میں تھیں لیکن ان کے شوہر وقت کے سب سے بڑے ہاندرا انسان تھے، مگر ہنوا یہ کہ اتنے قریبی رشتے بھی ان کافروں کے کچھ کام نہ آئے وہ بھی تمام کُفر کیوں کی میعت میں بالکل انہیں کی طریقہ سنتیں جنم قرار دے دی گئیں۔

یہ ایتیں ان تمام لوگوں کی جھوپیں اُمیدوں کی جھوپیات دیتی ہے جو خود تو ہُن معصیت ایسی میں ڈوبے رہتے ہیں لیکن تو قر رکھتے ہیں کہ فلاں مرد صالح کا دامِ القصال ہمیں اپنے اندر جھپٹا لے گا اور ہم اُخڑوی سزاوں سے بچ جائیں گے۔ فرض کرو کہ ایسی بے یُنیاد تعلقات رکھنے والے ہائی اس شخص سے بہت ہی قوی ہے جس کے ظفیل یہ رند غرباً ہی اپنے کو جنت کا وارث کھے بیٹھا ہے، لیکن کیا کوئی تعلق زوجیت، اور ابوت ہائی کے تعلقات سے بھی زیادہ گھر از بر دست ہو سکتا ہے؟ بھرا گر حضرت نوح اپنے چھیتے بیٹے کو، حضرت ابرہیم اپنے باپ کو اور حضرت نوح

دلوط علیہما اللام اپنی بیویوں کو فدای کی پڑھ سے نہ بچا سکے گا۔ تو تا بدیگاں چرہ مدد۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں قانون بمحاذات کے اس اہل الاصول کو کی جگہ بیان فرمایا ہے۔ سورہ المحتشم میں ہے: —

” تمہاری رشتناک داریاں اور تمہاری اولادیں قیامت کے روز کچھ کام نہ آئیں گے۔ اللہ تعالیٰ ہی تمباً سے درمیان (باہل بھیک بھیک) نیکہ رکھا۔ دوسری جگہ ہے: —

” قیامت کا دن وہ دن ہے جب کوئی بھی کوچھ بھی فائدہ نہ پہنچا سکے گا اور سارا معاملہ اُس دن اللہ تعالیٰ کے انتیار میں ہو گا۔ (سوہنفظارا)

ایک مقام پر اور آتا ہے کہ: —

” لوگو! اپنے پیور دگار سے ڈردا و رخوت کھاڑا اس دن کا جب نہ کوئی باپ اپنے بیٹے کے کام آئے گا۔ اور زکوئی بیٹا اپنے باپ کے؟

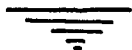
یہ تمام آیات مشرکوں کی ان ساری باطل مذاوال کو جھکلارہی ہیں جو مغض کسی کے ”طفیل“ نجات کی اس لگائے بیٹھے ہیں اور سبھتے ہیں کہ بندگوں کی شفاقت نہ کے رو بروہیں ہر سڑاے محفوظ کر دے گی، یہ سب سے بڑی گمراہ ہے جو کوئی انسان افیار کر سکتا ہے۔ اور اس کی نیت بھی کیلئے سا سے اہمیاً اور صحف سماوی کا نزول ہوتا ہے — یہ مثال توکفار کی عبرت پذیری کے لئے تھی۔ اس کے بعد فری خطا بسلمانوں کی طرف پھر تلے ہے اور دو شالیں ان کے سامنے بیان کی جاتی ہیں۔ پہلی مثال میں انہیں بتایا جاتا ہے کہ آخوند یہ سب طرح کی بی بی اولی کا رشتناکی بدار فخنس کو کیفر کر دار تک پہنچنے سے بچا نہیں سکتا، اسی طرح کسی نیکو کار خنس کو کسی منکری حق کی قرابت داری بھی بہرگز بہرگز وجہ بفر نہیں ہو سکتی جس کے وہ اس کی صحت پرستی اور اس کے لفڑا نکار سے کوئی تعلق نہ رکھتا ہو۔ فرعون سے بڑا شکن حق شاید بی پیدا نہوا ہو، لیکن ایسے بڑے کافر کی بیوی بھی جب اللہ کی فرماں ردار بُن گئی تو اس کافر عنون کی زد بھیت میں ہونا اس کی نجات کی راہ میں بالکل حائل نہ ہوا، یہاں خنس اپنے اعمال کا خود دُندا رہے، پیغمبر کی بیوی اگر بدیل ہے تو پیغمبر کے رشتہ ازدواج میں ہونا اس کے لئے کچھ مفید نہیں۔ اور فرعون کی بیوی اگر بیکو کار ہے تو اتنے بڑے کافر و ظالم کے ساتھ رشتہ ازدواج میں وابستہ ہونا بھی اس کیلئے کچھ نقصان دہیں ہونوں کے ساتھ کفار کے رشتہ مونوں کی حیات اخڑی کے لئے تو کسی بخند کے ہاعث نہیں ہو سکتے، البتہ یہ مکن ہے کہ دنیا کی زندگی میں انہیں کوئی نقصان پہنچ جائے اور جب اہل کفر پر فدلا کا فذاب نازل ہو تو اس کی لہیت میں یہ صاحب ایمان بندے بھی اجایں۔ اس لئے کہ فدلا کی شستت ہی یہ ہے کہ جب بھیتیت بھوئی اس کی اطاعت سے بناوت ہونے لگتی ہے اور عقاب الہی نہ دار ہو جاتا ہے تو اس وقت مذاب کی وسعت مغض کفار اور معاذین حق ہی تک محدود نہیں رہتی بلکہ ان کے ساتھ رہنے والے دوپھار صائم بندے ہوتے ہیں وہ بھی اس کی زد میں آجلتے ہیں — یہے زلزلے میں نیک و بد دلوں کے گھر برپا ہو جاتے ہیں۔

دوسری مثال میں اسی حقیقت کو ایک تیرے پہلو سے نمایاں کیا گیا ہے۔ پہلی مثال میں جس عورت کے انجم کو پیش کیا گیا تھا وہ ایسی عورت تھی جس کا تعلق ایک مرد صاحب سے تھا۔ دوسری مثال میں تیس عورت کا ذکر کیا گیا ہے اس کا رشتہ ایک کافر و فاسق شخص سے تھا — اب تیری عورت (حضرت مریم) کی مثال دی جاتی ہے جو مذکورہ ہالا دلوں کشتوں میں سے کوئی رشتہ نہیں کھٹکتی ہے۔ ان تیزیں اقسام کی عورتوں کے حالات و عاقب بیان کرنے میں درمیں ایک ہی مقصد پو شیدہ اور ایک ہی اصول۔ اجرہ کا انہما مطلوب ہے، یعنی یہ کہ خنس اپنی شخصی ذمہ داری پر نجات یا لذت بہ کامزدا رہنا بنتا ہے نہ کسی نیک ادمی کا رشتہ اسے آفرت کی مزراوں سے بچا سکتا ہے جیسا کہ پہلی مثال میں مذکور ہے۔ نہ کسی بدکار کا رشتہ نادی کی کی سمجھات اُخزوی بیس حائل ہو سکتا ہے جیسا کہ دوسری مثال بتا رہی ہے۔ اور نہ کسی شخص کی جزا دمزا ہر اس کا کوئی رشتہ رکھنا اثر انداز ہو سکتا ہے جیسا کہ تیسرا مثال (حضرت مریم) کی مرگ و شست (شہادت فریہ) ہے —

سورہ کے سیاق پر نظردا لئے سے ان امثال کے بعض نکات اور سامنے آتے ہیں۔ پہلے سے ازدواج مطہرات کا ذکر چلا آ رہا ہے اور انہیں پنی شخصی ذمہ داریاں یا دلائی جا رہی ہیں۔ پھر اس سلسلے میں انہیں کے مثل دوسری عورتوں کے حالات پیش کر کے انہیں منہجہ کیا جا رہا ہے کہ اگر قم نے

الشادہ اس کے رسول کی نافیانی کی توباد رکھو رسول اللہ اصلی اللہ علیہ وسلم سے تمہارا انتساب آفڑت میں کچھ کام نہ آئے گا۔ جیسا کہ لوط اور نوح علیہما السلام کی ازدواج کا معاملہ تمہارے سامنے ہے، چنانچہ اسی مناسبت سے ان مثال میں عام قرابت داریوں کا ذکر نہیں ہے بلکہ فاسد نکاحی رشتوں کا ذکر کیا گیا ہے ۔۔۔ یحییٰ بن سلام کہتے ہیں کہ ہمیں مثال حضرت عائشہؓ اور حضرت حفظہؓ کی تنبیہ اور تحذیر کے لئے بیان کی گئی ہے۔ پھر فرمی مثال کے ذریعہ انہیں صبح و طاعت پر ابھارا گیا ہے۔ قیصری مثال میں بھی جو حضرت مریمؓ متعلق ہے اور مذمتوں کے لئے بیان کی گئی ہے ایک نکتہ مضمرا ہے۔ یعنی یہ کہ حضرت مریمؓ پر یہودی اشترانے جو جھوپی ہمتوں نراثی تھیں، انہوں نے اللہ کے نزدیک حضرت مریمؓ کو کوئی ضرر نہیں پہنچایا بلکہ وہ اس کے ہاں ولی ہی برکتیہ رہیں جیسا کہ واقعۃ وہ تھیں اور انہیں اللہ تعالیٰ نے تمام صفت نازک پر فضیلت بخش کر صدیقہ کا مرتبہ جیلیلہ عطا فرمایا۔ پس اس مثال سے معلوم ہوا کہ فاسق و فاجر لوگوں کا کسی نیکو کا موت ہم کرنا خدا کے نزدیک کوئی وقعت نہیں رکھتا۔

(امثال القرآن امام ابن قیم)



# قرآن میں قسموں کی تشریح

علامہ فراہی، المعالِ القرآن میں لکھتے ہیں : —  
 بعض اوقات ادمی اپنے مطلب کو مطمئن کرنے کے لئے ضرورت محسوس کرتا ہے کہ اپنے بھی بیان یا وعدے کو زور اور تاکید کے ساتھ پیش کرے، خصوصیت کے ساتھ اہم قومی و اجتماعی معاملات میں ایسا کرنا بسا اوقات ناگزیر ہوتا ہے، ایک قوم دوسری قوم کے ساتھ پا ایک بادشاہ اپنی رعایا کے ساتھ، یا عام افراد اپس میں کوئی معابدہ کرتے ہیں تو باہمی اعتماد و اطمینان کے لئے اس طرح کی تاکید و توثیق ضروری سمجھتے ہیں۔ یہاں تک کہ یہ چیز موافق کومنالف اور دوست کو دشمن سے پہچانے کا معیار قرار پا جاتی ہے — انسان کی اس مقداری ضرورت نے طرح طرح کے طریقے اور فاص خاص الفاظ پیدا کر دیے جسے لوگ اس تاکید کا اظہار کرنے لگے۔ یہ فشنوں کی اصل ہے —

رومیوں، عربوں اور عبرانیوں کے حالات کے مطابق میں معین کے مطابق ہوتا ہے کہ وہ بعض اوقات اس تاکید کا اظہار دہننا ہاتھ پھر کر کرتے تھے۔ جب معابدے کے وقت ایک فرقہ دوسرے فرقہ کا ہاتھ پھر لیتا تھا تو یہ فرقین کی طرف سے معابدے کی سختی کی او مضبوطی کے ساتھ اس کی پابندی کا اظہار و اقرار ہوتا، گویا یہ ہیئت ان کی طرف سے اس امر کا اعلان بھی جاتی کہ ہمارا تعلق محکم ہے اور اس کی ضمانت کے طور پر داہمنے ہاتھ گواہ ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قسم کے لئے یہیں کا الفاظ استعمال ہوا جس کے معنی عربی زبان میں داہمنے ہاتھ کے ہیں —

یہیں سے قسم میں کفالت و ضمانت کا مفہوم بھی پیدا ہو گی۔ اس چیز کو ہر صاحب نظر جانتا ہے۔ بیعت کے وقت داہمنا کا مکامنا یا بیع و شرکا کے وقت ہاتھ پر ہاتھ مارنا اسی حقیقت کی ایک عملی تصویر ہے —

جب عہد میں شرکا، ہونے والے بہت سے لوگ ہوتے تو ایسا بھی ہوتا کہ پانی سے بھرے ہوئے بھی برلن میں سب اپنے داہمنے ہاتھ ڈالتے اور پونکہ برلن کی چیز سے سب کے ہاتھ میں ہوتے اس لئے اس کے معنی یہ سمجھ جاتے کہ گویا سب نے ایک دوسرے کا داہمنا ہاتھ پھر لائے کسی بات پر اتفاق کیا ہے اور پونکہ چھوٹے اور لمحے کے لئے سب سے زیادہ موزوں چیز پانی ہے۔

بعض مرتبہ کوئی پچھاپا یہ ذکر کر کے اس کا خون معابدے کے دونوں فرقی اپنے جسموں پر پھر دکھتے۔ اس کا مطلب یا تو یہ سمجھا جاتا ہے کہ دوستی رشتہ خون و قرابت کے درجے کی ہے یا یہ کہ اس عہد کی حفاظت کی راہ میں ہم اپنا خون تک بہا دیں گے۔ ایک صورت یقینی کہ بھی چیز سے بغیر شرط کے دک جاتے، اس کو ایشہ کہتے ہیں، قرآن مجید میں اس کا ذکر کرایا ہے : —

لَلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ دِسَاءٍ مِّهْوُ تَرْبُصٌ جو لوگ اپنی بیویوں سے نہ ملنے کی قسم کھا سیجھتے ہیں

اَمَّا بَعْدَ اَشْهُرُ ( البقرہ ۲۲۶) — اُن کے لئے چار بھینوں کی نہلکت ہے —

پھر آہستہ آہستہ اس کے مفہوم میں دمعت پیدا ہوئی یہاں تک کہ آکیت اقامت کے ترادف کی حیثیت سے استعمال ہونے لگا۔ اس کی قابلیں بہت ملکیتی ہیں۔ الیت، کو اقامت کی جگہ بہت استعمال کیا گیا ہے۔ بعض جگہ ایک تاکید کے مقدمہ کے لئے

لام تاکید استعمال کرتے تھے۔ اس کی مثال قرآن مجید میں بھی ہے  
 وَإِنَّ لَوْيَتَهُوَ اعْمَالًا يَقُولُونَ لِيَمْسَنَ الدِّينَ  
 كَفَرُوا هُنَّهُوَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (المائدہ - ۳۷) اور اگر باز نہ آئے اس بات سے جو بھتے ہیں تو البتہ ان لوگوں کو جہنوں نے ان میں کے لکھ کیا ہے۔ عذاب دردناک پھرے گا دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:-

وَلَكُنْصُرَتَ اللَّهِ مَرْبُونَ يَتَّصُرُ لَا (الج- ۲۰) البتہ، اللہ مدد کرے گا ان لوگوں کی جو اس کی مدحکری کے اس کی وجہ پر ہے کہ قسم کی اصل حقیقت محض تاکید ہے اس یہے ہر جگہ مقصم ہے مذوف ماننے کی ضرورت نہیں ہے۔ قرآن مجید میں جہاں جہاں لام قسم آیا ہے سب کو اسی اصول پر قیاس کرنا چاہیے اور اگر اس سے پہلے کوئی ایسا لفظ آئے جو قطیعیت اور قین کو ظاہر کرے تو وہ بھی لفظ قسم سے مشابہ ہو گا۔ قرآن مجید میں بھی اس کی مثالیں موجود ہیں مثلا:-

شُوَّبَدَ الْأَهْمُرُ مِنْ بَعْدِ مَا سَرَأَ فِي الْحَيَاةِ  
 لِيَسْتُجْنِنَّهُ حَتَّىٰ حِينٍ - (یوسف ۲۵) پھر ان ناشیوں کے دیکھ لینے کے بعد ہی ان لوگوں نے یہی مناسب سمجھا کہ ایک مدت کر کے اسکو ضرور قید کر دیں۔  
 دوسری جگہ ہے:-

قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقُّ أَقُولُ لَأَمْلَأَ  
 جَهَنَّمَ — (ص- ۸۵) کہا پس یہ سچ ہے اور میں سچ ہی کہتا ہوں کہ ہمیں کو ضرور پس اس طرح کے موقع میں ہر جگہ مقصم ہے مذوف ماننے کی ضرورت نہیں ہے۔ بیان کلام سے ظاہر ہے کہ ان شالوں میں مذوف ماننا کلام کی بلاغت کے بالکل خلاف ہے۔

## قسم کے لئے مقصم پڑھو رہی نہیں ، مشہور الفاظ قسم کی تشریح

اللہ اور اس کے شعائر کی قسم مفرد اور بسیط معانی اور مفہوم میں سے نہیں ہے کہ اس کے لیے شروع ہی سے متصل الفاظ و معنی ہو کر استعمال میں آتے۔ یہ چیز تو معاشرتی ضروریات اور دینی عقائد کے تعلق و امترانج سے پیدا ہوئی ہے۔ پس یہ بات کچھ صحیح نہیں ہے کہ جہاں کہیں مقصم ہے مذکور نہ ہو دہاں ہم یہ خیال کر لیں کہ یہاں اللہ تعالیٰ کی قسم کھائی کی ہے اور لفظ اللہ یہاں مقدر ہے ہم یہاں ان الفاظ کے معانی کی تشریح کرنا چاہتے ہیں جو قسم کے لیے عام طور پر متصل ہیں اور مقصد یہ دکھانا ہے کہ یہ الفاظ اصل اللہ تعالیٰ یا اس کے شعائر یا کسی خاص چیز کی قسم کے لیے نہیں وضع ہونے تھے، وہ الفاظ یہیں ہیں:-

۱۔ میمین، نذر، الیسہ، قسم، حلف

”میمین“ کی اصل حقیقت اور قسم کے لیے اس کا عام استعمال اور ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں۔

”نذر“ کے اصل معنی کسی شے کو درکرنے اور اس سے بچنے کے ہیں۔ اگر کسی شے کو تم اپنے سے ہٹا کر جدا کرے لیے خاص کو دو تو یہ ”نذر“ ہے۔ یہیں سے اس میں کسی شے کو حرام کر دینے کا مفہوم پیدا ہو گیا۔ عربی میں اس کا یہی مفہوم ہے۔ پھر یہ لفاظ اپنے اور کسی لذت کو حرام کر دینے کے لیے استعمال ہونے لگا۔ یہاں تک کہ آہستہ آہستہ اپنے اور کسی شے کو بطور قسم لازم کرنے کے لفہوم

کے لیے اس میں دعست پیدا ہو گئی ۔

”الیتَهَ“ کے معنی میں کسی امر سے کوتاہی کرنا۔ ”آل“ اس شخص کو کہتے ہیں جو کسی شے میں کوتاہ اور عاجز ہو۔ پھر یہ کسی شے کو پھوڑ دینے کے معنی میں استعمال ہونے لگا۔ یہیں سے یہ عورتوں سے قسم کھا کر ترک علق کے معنی میں منتقل ہو گیا۔ بھر اس میں مزید دعست پیدا ہوئی اور اپنے اپر کسی شے کے لازم کر لینے کے لیے استعمال ہونے لگا۔ خواہ یہ لازم کر لینا بصورت افتیا لیکن اس میں غالب پہلو کسی ایسی شے کے لازم کرنے کا ہے جس میں کچھ مضرت کا شائہ ہو۔ اس اعتبار سے ”نذر“ سے مشابہ ہے ۔

”قسم“، قسم کے اصل معنی (قطع) کا ٹھنے کے میں قسمت الشی و قسمتہ اسی معنی میں متعلق ہیں اور قطع کا لفظ تک و شبہ کی نشی کے لیے عام ہے ۔

قرآن مجید میں ہے ۔

اَهُكُمُّ لَعَلَّ الَّذِينَ آفَسُنْتُمْ لَا يَأْتَنَّهُوُ  
كِيَامَهِيْ لَوْگِ مِنْ جَنْ کَبَارِ مِنْ تِمْ تَقْيَيْنِ كَهَانِ تِحْمِنِ  
اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ (الاعراف۔ ۲۹) ۔ کہ خدا کی رحمت میں ان کے لئے کوئی حقد نہیں ہے  
دوسری جگہ ہے ۔

وَقَاتَسَهُمْ مَمَّا إِنِّي لَكُمْ أَلَيْسَنَ النَّصِحَيْنَ اور اس (المیں) نے ان دونوں سے قسمیں کھلائیں کہ میر قم  
فَتَذَلَّلُهُمَا بِغُرُورٍ (الاعراف۔ ۲۱) ۔ لوگوں کے خیر خواہوں میں ہوں۔ پھر ان کو فریبے مائل کر لیا۔  
حلف، کے معنی بھی کاٹنے اور تیز ہونے کے ہیں۔ اس اعتبار سے یہ بالکل لفظ قسم کے مشابہ ہے۔ عرب میں دستان حلیف اور  
سان حلیف وغیرہ محاورات عام طور پر مستعمل ہیں۔ ازہری کے نزدیک یہ ”حلف“ اسے ماخوذ ہے جو ایک تینکیلی گھاس سے  
پس حلف علی امر، کامفہوم بعینہ وہی ہو گا بوقطع با مر ہو گا۔ لفظ کی اصل معنی روح بھی ہے۔ پھر یہ لفظ قسم کی طرح بات میں عربیت اور  
پہنچنگی کے اظہار کے لئے استعمال ہونے لگا۔ اور اسی وجہ سے اس کے لئے مقصہ بہ کوئی ضروری چیز نہیں ہے۔

## قسم کا اصلی مفہوم جب کہ مقصہ بہ موبود ہو

جو قسم مقصہ بہ سے خالی ہوا س کی اصل حقیقت جب تم پر دانع ہو گئی تو مقصہ بہ والی قسموں کا سمجھ لینا تمہارے لیے کچھ مشکل نہیں رہا۔ ان کی حقیقت یہ ہے کہ قسم کھانے والا اپنے سماں ہ پنے دعوے کے کوہ کے طور پر مقصہ بہ کو مالیا کرتا ہے۔ چنانچہ بھی وہ بہ ہے جسے قسموں میں بیشتر ”د“، ”ب“، ”ت“ اور غیرہ کا استعمال ہے جو معصیت و صحبت کا مفہوم ظاہر کرنے والے حروف ہیں۔ ”د“ اور ”ب“ معصیت و صحبت کے مفہوم کے لیے مشہور و مستعمل ہیں، البتہ ”ت“ کے بالے میں بھی تردد ہو گا۔ لیکن یہ بھی حقیقت میں ”و“ ہے جو نقلب ہو کر ”ت“، ”بن“ کی جگہ جس کی مثال قم ”لقوی“ اور ”تجاه“ وغیرہ الفاظ میں دیکھ سکتے ہو۔

قرآن مجید سے بھی ہمارے اس دھوے کی تائید ہوتی ہے۔ انبیاء کے میثاق کے متعلق فرمایا ہے ۔

وَإِذَا خَلَدَ اللَّهُ مِيْثَاقَ الْمُتَّيْمِنَ لَمَّا أَتَيْتُكُمْ اور (وہ وقت یاد کرو) جب کہ اللہ نے نبیوں کے بالے  
مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ شُوَجَّاهَ كُوْمَانُوْلَ میں میثاق یا کہ البتہ میں تم کو کتاب بے حکمت دوں اور پھر جب  
مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُوْ لَتُؤْمِنَ بِهِ آئے تمہارے پاس کوئی رسول مطابق اسی جو تمہارے  
وَلَتُنْصُرْ تَهْ قَالَ إِنَّا فَرَزَّعْنَا وَلَخَذَنَّتُهُمْ پاس ہے تو تم اس پر ایمان لانا اور اس کی مدد کرنا یا پوچھا،

عَلٰى ذٰلِكُمْ اصْرِیْقَالْوَآقْرَبُنَا قَالَ فَاتَّهَدُوا میا تم نے اقرار کیا اور میرا ذمہ دیا، کہا ہم نے اقرار کیا، کہا  
وَآنَا مَعَكُمْ مِنْ الشَّهِدَاتِ فَمَنْ تَوَلَّ بَعْدَ لبیں گواہ ہوا اور میں تمہارے ساتھ گواہوں میں ہوں، اب  
ذٰلِكَ فَوْلَلِكَ هُنُّ الْفَسِیْقُوْنَ (آل عمران ۲۸-۲۹) جنہوں نے منہ موڑا اس کے بعد تو وہی لوگ بعدہ میں  
یعنی پہ عہد جو تم سے میں نے باندھا ہے اپنی اور تمہاری موجودگی میں باندھا ہے پس اس سے مُکْرَنَّا کسی حال میں جائز نہیں ہوگا  
اور جو اس عہد کو توڑیں گے وہ بعدہ اور فدائی ٹھہریں گے —

اس طرح کی تاکیدات کا اصلی راز یہ ہے کہ آدمی جب کہتا ہے کہ: "اُشہدُ" میں اس کی شہادت دیتا ہوں تو اس کا  
مطلوب یہ ہوتا ہے کہ میں اس کو اپنے علم، واقفیت اور مشاہدے کی بناء پر کہتا ہوں، صرف دوسروں سے سُن کرنہیں کہتا، پس  
ایسی شہادت کے بعد اگر وہ جھوٹ بولے اور مُکْرَجَانے تو اس کے لئے کوئی وجوہ عذر نہیں ہے۔ اسی بناء پر حضرت یوسفؐ کے بھائیوں  
نے کہا —

وَمَا شَهَدْنَا نَا إِلَّا مَا عَلِمْنَا وَمَا كُنْ  
لِّمَعْيِبٍ حَفِظْنَا - (یوسف ۸۱) | اور ہم نے نہیں شہادت دی مگر اس بات کی جو ہم نے  
لِمَعْيِبٍ حَفِظْنَا — (یوسف ۸۱) | جانی اور ہم غیب کے عالم نہیں ہیں —

قِمْ مِنْ أَسْبَلُوكَ اسْتِعْمَالٌ بِهِتَرِنَ شَكْلِ میں مُنْدَرِجٍ ذیلِ آیتِ میں یا یا جاتا ہے: —  
لَكِنَّ اللّٰهُ يَسْهُدُ دِيْمَتَ اَنْزَلَ إِلَيْكَ اَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ لِكِنَّ اللّٰهُ كَوَاهِی دِيْتَا ہے اس چیز کی جو تم پر اُنْتَ ا، اس کو اُنْتَ ا  
وَالْمُتَلِّكُ يَسْهُدُ دُنَ وَكَفَنَ وَكَفَنَ بِاللّٰهِ شَهِيْدِنَدَ (النَّاسَ ۲۶) اپنے علم سے اور ملائکہ گواہ ہیں اور اللہ کی گواہی کافی ہے۔  
شہادت کے اس سارے جھگڑے کو قرآن مجید کی ایک ایت جُکَادِتی ہے جس میں شہادت، اور "اُشہاد" تصریح کیا ہے  
قِمْ کے معنی میں استعمال ہوئے ہیں۔ فرمایا ہے: —

جَبْ تَهَارَ مِنَافِقَ آتَتِیْ ہیں ہم گواہی دیتے ہیں  
إِذَا جَاءَكُمُ الْمُنْفَقُوْنَ قَالُوا نَدْشَهَدُ اَنْكَ  
كَرْمَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ يَعْلَمُ اَنَّكَ لَرَسُولُهُ  
وَاللّٰهُ يَسْهُدُ اَنَّ الْمُنْفَقِيْنَ لَكَذِلِ بُوْنَ اِخْدَلُوْنَ  
دُھَالَ بَنَالِيَاهُنَّ پِسْ رُوكَتِیَہُنَّ اِنَّ اللّٰهَ کِ رَامَتِیَہُنَّ  
(المائده ۲۰-۲۱) | ایسما نہ بُو جنَّتَهُ فَصَدَدُ وَعَنْ سَبِيْلِ اللّٰهِ.

## وَسَمْ مَقْسُمٌ بِهِ يَا حَمَّا طَبْ بِهِ مَكْلُومٌ كَمْ تَعْطِيْمٌ كَبِيلٌ وَسَ

1۔ پیچائی عرب کی فطرت کا اصلی جو ہر کسی، ہالخصوص جب وہ کوئی معابرہ کر لیتے کسی بات کے لئے زبان دے دیتے  
معابرے میں قِمْ کھا سیئھے تو پھر اس سے ٹلنے ان کے لئے ناممکن ہوتا۔ وہ کسی کے حلیف ہوتے یا کسی سے رشتہ جوار قائم کرتے  
نہ ملنتے تو اپنی ذمہ داری جس طرح بھی مکن ہوتا ضرور پوری کرتے، قِمْ کھالینے کے بعد اس سے مُکْرَنَّا اور تیکھے قدم ہٹانا وہ  
غیرت و محیثت کی انتہائی توہین سمجھتے تھے۔ معابرے کے وقت وہ جو ہاتھ میں باہت دیتے تھے تو اس کی معنی یہ ہوتے کہ اس کی  
حرمت کے لئے وہ اپنی جان کے لئے ہر جو حکم برداشت کر لیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ جان کو خطرے میں ڈالنا قِمْ کا اب لازمی ہو گیا۔

ہے۔ چنانچہ عرب میں سب سے زیادہ عام قسم "لعمی" (میری جان کی قسم ہے جس کے معنی ہیں کہ میں اپنی بات کے لئے اپنی زندگی خطرے میں ڈال دوں گا) —

۲ — دوسری یہ کہ جب مقسم بہ مخاطب کی طرف مضاف ہو تو اس سے مقصود مخاطب کے عزت و احترام کا اظہار ہوتا ہے مثلاً فرمایا ہے: —

لَعَمْرُكَ إِنَّهُ لِنِي سَكُونٌ هُمْ يَعْمَلُونَ (الْجَرْجَرُ ۲۲) یعنی جان کی قسم وہ اپنی مدھوٹی میں اندھے ہوئے جائے ہیں۔ اس خطاب سے اللہ تعالیٰ نے ائمہ نبیوں کی عزت و احترام کی عرضت بڑھائی ہے۔ اسی اسلوب کی دوسری آیت ہے۔ فَلَوْرَتَكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ | پس نہیں، تیرے رب کی قسم وہ مُؤمن نہیں ہیں تا آنکہ يُحَكِّمُونَ كَمَّا الْأَيَّهُ (النَّازِفَةُ ۶۵) | بتحقیق حکم نہ مانیں —

اور جب مقسم بہ کی اضافت متكلّم کی طرف ہوتی ہے تو اس سے خود اس کی عزت و احترام کا اظہار مقصود ہوتا ہے۔ گواہ کہتا ہے کہ میری عزت و احترام ایسی بالاڑشہ ہے کہ اس پر ہاتھ دالنے کی جرأت نہیں کی جاسکتی —

## قرآن میں خلائق کی سماں کا بوا

۱ — قرآن نے ایک ہی لفظ بھی بندے کے لئے استعمال کیا ہے اور بھی اللہ تعالیٰ کے لئے۔ ایسی صورت میں لامعاً لفظ کے مختلف مفہومیں فرق کرنا پڑتا ہے تاکہ اللہ تعالیٰ جمل شادِ کی طرف کوئی ایسی بات منسوب نہ ہو جائے جو اس کی عظمت و قدیسی کے منافی ہو۔ مثلاً صلوٰۃ جب بندے کی طرف سے ہو تو دعا کے معنی میں ہے اور جب اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہو تو رحمت کے مفہوم میں ہے۔ اسی طرح شُكْر کے بندے کی طرف سے اعتراف نعمت ہے اور خدا کی طرف سے ہماری شکیوں کی پذیرائی ہے۔ بھال تو بہ، سخط، مکر، کید، اسف اور حسرت وغیرہ الفاظ لکھا ہے۔ بلکہ حق یہ ہے کہ ہماری لغت کا کوئی لفظ بھی ایسا نہیں ہے جس کو ہم فرق کے لحاظ کے بغیر اللہ تعالیٰ کے لئے استعمال کرتے ہوں۔ ہم تمام الفاظ میں یہی کرتے ہیں کہ ان کو اللہ تعالیٰ کے لئے استعمال کرتے وقت ان کے صرف اپنی مفہومیں کو سامنے رکھتے ہیں جو فرمادی ذات برتر کے شایان شان ہوں۔ بعینہ یہی طریقہ ہم نے قسم میں اختیار کیا۔

۲ — مجمل نظری علی النظیر اور تفسیر آیات بالآیات کا اصول بھی اس کی طرف رہبری کرتا ہے۔ اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ قرآن بھی تولاں و آیات کو سیدھے سادے اسلوب پر بیان کرتا ہے اور بھی ان کے لئے قسم کا اسلوب اختیار کریتا ہے اور مقصود دونوں صورتوں میں اہل نظر کے سامنے شہادت پیش کرنا ہوتا ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ قرآن مجید میں فرمایا ہے —

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ آسمانوں اور زمین کی پیدائش، رات اور دن کی آمد و شد، اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَلَقِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ اور ان کشتوں میں جو لوگوں کے لئے لفغ رسان سامان لے کر سمندروں میں چلتی ہیں اور اس پانی میں جو اللہ نے آسمان سے آتی اور اس سے زمین کو اس کے خشک ہونے کے لئے شاداب کیا اور اس میں طرح طرح کے جانور پھیلائے اور بہاؤ کی گردش اور آسمان و زمین کے دریاں سے بادلوں میں

لَقَوْمٍ يَعْقُلُونَ۔ (البقرة: ۱۶۳) — اعقل من دلائل کے لئے بہت سی نشانیاں ہیں۔

اس طرح کی آئین قرآن مجید میں بہت ہیں اور ان سب کا مقصود استشهاد دلائل ہے۔ پھر غور کر دیکھو گے کہ بعضیہ یہ چیزوں ہیں جن کو قرآن نے بطریق قسم شہادت میں پیش کیا ہے۔ قسم والی آیات پر ایک نظر دال کر دیکھو وہ کیا چیزوں ہیں جو آنکہ زین، سورج، چاند، رات، دن، فجر، وقت چاشت، ہوا، ابر، پھاڑ، سمندر شہر، انسان، باپ، بیٹا، نرمادہ، جفت، طاق دغیرہ وغیرہ۔ اور ظاہر ہے کہ یہ وہی چیزوں ہیں جو سادہ اسلوب میں بطور دلیل و شہادت پیش کی جاتی ہیں۔ تیس ان کے دلیل ہونے کے ثبوت میں خود قرآن مجید کے نظر میں موجود ہیں۔ اس لئے ان کو تعظیم کے مفہوم میں لینا کسی طرح صحیح نہیں ہیں۔ بلکہ ان چیزوں کو شہادت کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔

۳ — خود مقصہ بہبھی اس دعوے کی تائید کرتا ہے کہونکہ کوئی عاقل ایک لمحے کے لئے بھی یہ باور نہیں کر سکتا کہ اللہ تعالیٰ خود اپنی پیدا کی ہوئی بعض چیزوں کو ایک معبد و مقدس کی حیثیت دے دے گا۔ بالخصوص جب کہ چیزوں بھی ایسی ہوں جن میں تقدس کا کوئی خاص پہلو موجود نہ ہو، مثلاً دُوڑ نے دالے گھوڑے، غبار اڑانے والی آنہی دغیرہ وغیرہ۔ اور اس کے عکس قرآن نے ان تمام چیزوں کے متعلق یہ بیان کیا ہے کہ سب مطیع و مکوم اور طلاق کی لفظ رسانی کے لئے مستحب ہیں۔ پس مجدد ان چیزوں کی قسم کھانا ہی اس امر کا ثبوت ہے کہ ان کو محض بطور شہادت کے پیش کیا گیا ہے۔

۴ — مقصہ اور مقصہ علیہ میں بالعموم نہایت واضح مناسبت موجود ہوتی ہے۔ قرآن نے ان قسموں کو ایسے قالب میں پیش کیا کہ صاحب نظر باری تاہل مقصہ علیہ کے ساتھ ان کے تعلق کو پالیتا ہے۔

۵ — جس طرح کی تکلیف قرآن مجید میں عام آیات دلائل کے بیان کے سلسلے میں ہے۔ بعضیہ اسی قسم کی تسمیم و دعویٰ بعض جگہ مقصہ بہیں موجود ہے۔ مثلاً فرمایا ہے۔

فَلَمَّا أَقْسَمُوا مَا تُبْصِرُونَ وَمَا لَا  
تُبْصِرُونَ — (الحاقة: ۲۸-۲۹)

اس قسم میں جملہ ھٹلی چھپی چیزوں کو سیکھ لیا ہے اور یہ دھی تعمیم ہے جو:

قَرِئَتْ مِنْ شَنِيٌّ إِلَّا يُسْتَخِرُ بِحَمْدِهِ (الایر: ۱۱۰)۔ نہیں ہے کوئی شے مگر اس کی تسبیح کرتی ہے حمد کے ساتھ۔

یہ ہے اور اسی تعمیم سے ملتی بھلتی بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں قسم کھائی ہے وہاں مقابل چیزوں کا ذکر کیا ہے۔ یعنی روزہ، شب، نہیں اور اسماں۔ پس کیسے باور کیا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں کی اس عموم کے ساتھ تعظیم فرمائی ہو۔ البتہ ان کو دلیل و شہادت کے طور پر ذکر کرنے کی وجہ کم ہیں آتی ہے۔ پس اس راہ کے سرو کوئی اور راہ اختیار کرنا ہمارے نزدیک بالکل غلط ہے۔

۶ — بعض جگہ مقصہ بہ کے بعد ایسی تنبیہات بھی موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کو اصل نظر کے سامنے بطور دلیل و شہادت پیش کیا گیا ہے۔ مثلاً۔

وَالْفَجْرِ وَلِيَالِ عَشِيرَهِ وَالشَّفَعِ وَالوُثْرِ وَالنَّیلِ إِذَا شَاهِدَهُ بَرْجَارُ دَسْ رَاتِیں اور جفت و طاق اور رات  
یَسْوُهُنْ فِی ذَلِكَ عَقْسُهُ لَذِنْهُ حِجْرٍ۔ (البقرہ: ۱۵) | جب ڈھل پھل کیوں اس میں تو ہے قسم عقلمند کے لئے۔  
اس میں آخری ٹکڑا ہٹکا ہٹکا فِی ذَلِكَ شَوَّهُ لَذِنْهُ حِجْرٍ۔ (کیوں اس میں تو ہے قسم عقلمند کے لئے) بالکل اسی طرح  
کی بات ہے جیسی کہ بالعموم دلائل کے ذکر کے بعد قرآن میں آتی ہے، مثلاً سورہ سُلیمان میں بہت سے دلائل کے بعد فرمایا۔

اس میں بہت سی نشانیاں ہیں عقلمندوں کے لئے۔

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِيْتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُوْنَ۔ (۱۲)

سورہ للہ میں ہے: —

بے شک اس میں بہت سی نشانیاں ہیں اصل عقل کے لئے۔

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِيْتٍ لِّأُوْلِي النُّهَفَةِ۔ (۵۳)

آل عمران میں ہے: —

إِنَّ فِي ذَلِكَ عِبْرَةً لِّأُوْلِي الْأَوْبُصَارِ (۱۳) بے شک اس میں سامانِ عبرت ہے اصل بصیرت کے لئے۔ اسی عام اسلوب کے مطابق سورہ فجر میں ہمیں کہانے کے بعد ارشاد فرمایا کہ ان قسموں کے اندر اصل عقل و بصیرت کے لئے بہت سے دلائل پوشیدہ ہیں —

سورہ واقعہ کی تنبیہ بھی اس سے ملتی جاتی ہوئی ہے۔ فرمایا ہے —

فَلَّا أُقْسِمُ بِمَوْقِعِ الْجَوْدِ وَإِنَّكَ لَقَسَمْتُ سُونِيْسَ، میں قسم کھاتا ہوں ستاروں کے ڈھلنے اور ڈوبنے تو تعلَمُوْنَ عَظِيْمَ (۴۵-۴۶) کی جگہوں کی اور بلاشبہ یا ایک عظیم الشان قسم ہے جو تم لوگ مانو۔ یعنی اس میں بہت بڑی دلیل اور ایک عظیم الشان شہادت ہے۔ یہاں قابل غور بات یہ ہے کہ قسم کی بڑائی کی تصریح فرمائی ہے مقسم بکی عظمت کا ذکر نہیں فرمایا —

— بالعموم مقسم بہ کاذکر ایسے صفات کے ساتھ ہوتا ہے کہ اس سے استدال مترشح ہوتا ہے۔ مثلاً —

وَالنَّجْمُ إِذَا هَوَى۔ (النَّجْمٌ-۱) شاہد ہے ثریا جب مائل ہو —

فَلَّا أُقْسِمُ بِالْخَنْسِ الْجَوْارِ الْكَنْسِ (الخوار الکنس) سونہیں، میں قسم کھاتا ہوں تیکھے ہٹنے والے ملنے والے (ستاروں) کی والصفت حصفاہ فالرُّاجِرَاتِ رَجْرَاهُ (الرُّاجِرَاتِ) قسم ہے ان کی جو صفت باندھتے ہیں پھر دلنشتہ ہیں پھر دلگی تلاوت کرتے ہیں —

فَالثَّلِيلَتِ ذَرْرَاهُ (الثَّلِيلَتِ) ۳-۱

وَالذَّرِيلَتِ ذَرْوَاهُ فَالْحَمِيلَتِ وَقَرْرَاهُ (الذَّرِيلَتِ) قسم ہے ہواؤں کی جو اڑاں ہیں غبار پھر اٹھاتی ہیں بوجھ، فالرُّجِرَاتِ يُسْرَاهُ فَالْمُقْسِسَتِ أَمْرَاهُ (النَّاَيْرَاتِ) پھر اچلنے لگتی ہیں آہستہ۔ پھر الگ الگ کرتی ہیں معاملہ کو۔

وَلَّا أُقْسِمُ بِالنَّفَسِ الْقَوَامَتِ (القِيَامَةٌ-۲) اور نہیں، میں قسم کھاتا ہوں نفس ملامت گر کی —

غور کرو تاروں کا گرنا اور تیکھے ہٹنا، ملائک کی صفت بندی، ہواؤں کی غبار انیکری اور قسمیم امر نفس کی ملامت گری، ان بالوں کو استدال سے زیادہ تلقن ہے یا ان کی تظییم کی جا رہی ہے —

— بعض مقامات میں ایسا ہے کہ مقسم بے پہلے عام دلائل و آیات کا ذکر ہوتا ہے۔ پھر اس کے بعد مقسم بہ ایسے اندراز سے آیا ہے کہ انکلی اٹھا کر تمام بچلی دبیلوں کی طرف اشارہ کر رہا ہے، کویا استدال کا جو پہلو بدلتظر مکھاں کی تہیہ پہلے ہی کے جمادی گئی تھی، ایسے موقع نظر نہ قرآن تھے طالب کے لئے بڑے نشاط انیکر ہوتے ہیں۔ اس کو ایک مثال سے سمجھنا پاہے ہے۔ سورہ ذارت یا میں فرمایا ہے وَفِي الْأَرْضِ آيَتٌ لِّلْمُوقِنِينَ وَفِي الْفَسِيْكُوْنِ اور زمین میں نشانیاں ہیں یقین کرنے والوں کے لئے اور خود افْلَوْ بُصْرَيْوْنَ وَفِي السَّمَاءِ عِسْرٍ دُقُّكُوْنَ تھائے اندر کھی۔ کیا تم نہیں دیکھتے؟ اور اسماں میں تھاری دُمَاتُوْعَدُوْنَ (۲۰-۲۲) روزی ہے اور وہ چیز جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا ہے۔

یعنی اسماں دو زمین میں خدا کی پروردگاری اور روز بھر کی بے شمار نشانیاں موجود ہیں۔ جیسا کہ دوسرے مقامات میں اس کی

تفصیل فرمائی ہے، پھر آسمان و زمین کے دلائل جزا کا حوالہ دینے کے بعد فرمایا:—

فَوَرَبَتِ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ إِنَّهُ لَحَقٌ مِّثْلٌ | پس آسمان اور زمین کے پروردگار کی قسم یہ بات حق ہے جس کا

مَآتِكُو تَنْظِيقُونَ (الذاريات ۲۳) طرح کر تم بولتے ہو۔

”وہ“ سے مراد اس ایت میں جزا ہے جن لوگوں نے یہاں قرآن مراد لیا ہے ان کا خیال صحیح نہیں ہے —

اس قسم پر جم کر غور کرو۔ اس میں تعظیم کا پہلو موجود ہے۔ کیونکہ قسم الشعلی کی کھالی گئی ہے لیکن اس کے باوجود اس میں آسمان اور زمین کی نشانیوں سے استدلال کا پہلو نمایاں طور پر نظر آتا ہے۔ چنانچہ مقصود ہے کہ ذکر ایسی صفت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ جو مابین استدلال کی طرف خود اشارہ کر رہی ہے اور پونکہ اس میں تعظیم کا پہلو زیادہ ابھرنا ہوا تھا ہو ممکن تھا کہ استدلال کے پہلو کو ذہبیت اس لئے مناسب ہو اکہ استدلال کی تہیید پہلے استوار کی جائے —

## قسم کی بلاغتیں

ممکن ہے کہی کوشش ہو کہ اگر قسمیں دلیل ہیں تو ان کو دلیل کے صاف اسلوب میں کیوں نہیں پیش کیا گیا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ استدلال کی مختلف مراتیں ہیں، بعض مرتبہ استدلال ایسے امور پر ہوتا ہے جن میں نفرت یا غبہت کا کوئی پہلو نہیں ہوتا اس کی نہایت واضح مثالیں علوم طبیعی، ریاضی یا العموم تاریخ ہیں مل سکتی ہیں۔ ایسے موقع پر بلاشبہ استدلال کا کوئی واضح اسلوب ہی موزوں ہو سکتا ہے۔ لیکن بعض اوقات استدلال کا تعلق ایسے نفیاتی امور سے ہوتا ہے جن میں متكلّم و مخاطب دونوں طرف سے ترغیب و انکار، زجر و اعراض اور ضد و اصرار کی ایک خاص کھاکش طہوں میں آجاتی ہے۔ ایسے موقع میں نظر دشیں آتی ہے کہ دلیل کو مختلف صورت اور بھیوں میں پیش کیا جائے اور کام کے ایسے ذہب احتیار کئے جائیں جو وضاحت و لطافت اور قوت و شدّت کے اعتبار سے متفاوت ہوں، یہی نکتہ ہے کہ بعض مرتبہ اسلوب کلام بدل دیا جاتا ہے۔ تاکہ مخاطب ایک ہی انداز کی فتنگوں سے بے مزہ نہ ہو اور اگر ایک اسلوب کلام اس پر موت نہیں ہوتا تو دوسرا اختیار کیا جاتا ہے کہ ممکن ہے یہ کچھ کارگر ہو۔ قرآن مجید نے اسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے —

غور کرو کس طرح ہم اپنی آیتیں ہمیر پھیر کر بیان کرتے ہیں۔

تاکہ وہ صحیں —

أَنْظُرُ كَيْفَ لُصُرِيفُ الْأَيْتِ لَعَلَّهُ يُفَهَّمُ  
(الانعام ۵۵)

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جس بادشاہ سے مجادلہ کیا تھا، اس کے ساتھ بھی اسپنے یہی انداز اختیار کیا، جب دیکھا کہ جو دلیل انہوں نے مخاطب کے سامنے پیش کی ہے، اس کو وہ نہیں سمجھ رہا ہے۔ انہوں نے اس کو ترک کرنے کے فوراً دوسرا دلیل اختیار کر لی اور پہلی دلیل پر اصرار مناسب نہیں سمجھا۔ نیت یہ ہوا کہ بعض اس دوسرا دلیل کے سامنے بے لبس ہو کے رہ گیا —

یہ شیئے کا اجمالی جواب ہوا۔ اب ہم چاہتے ہیں کہ اسلوب قسم کے اندر ممکن بلاغت کے جو گونوں پہلو موجود ہیں، ان میں سے بعض کی طرف یہاں اشارہ کریں —

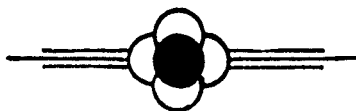
۱۔ اس اسلوب سے قول کی پختگی اور تاکید کا اظہار مقصود ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں رسولوں کا قول مذکور ہے —

قَالُوا رَبُّنَا أَيْمَانُنَا إِنَّكُمْ لَهُ مَسْلُونَ وَمَا أَكِيمَا بَهْرَا بِپَرُورَدَگَارِ شَاهِ ہے کہ ہم تمہاری طرف پھیجے گئے ہیں۔

غَلَبَنَا إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ: (بَسَ ۚ ۱۶-۱۴) اور نہیں ہماری ذمہ داری ملک کھلے طور پر پہنچا دینا۔ سورہ طارق میں ہے :-

وَالسَّمَاءُ إِذَا دَأَتِ الرَّجْعِ وَالْأَرْضُ ذَاتِ الصَّدْعِ | اور شاہد ہے آسمان پر زگار اور زمین پر شگاف کہ یہ دو لوگ  
إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصَلٌّ وَمَا هُوَ بِالْمُهَزَّلٍ | بات ہے اور نہیں مسخری نہیں ہے —

اور عرب اس بات کو جانتے تھے کہ ایک شریف انسان جب کسی بات پر قسم کھاتا ہے تو اس سے اس کا مقصود بات کی سچائی اور واقعیت کا اظہار ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادائیں بہوت میں قسمیں زیادہ ہیں تاکہ لوگوں کے سامنے معااملے کی اہمیت اور سمجھی گئی پوچھی طرح واضح ہو جائے اور یہ پیغمبر خود اسلوب قسم کی خصوصیات میں سے ہے۔ اس وجہ سے نہیں ہے کہ اس میں تنقیح کا کوئی پہلو ہوتا ہے۔



# قرآن حکم اور اکتشاف فاحدہ

مولانا محمد شہاب الدین ندوی لکھتے ہیں: —

دنیا میں قرآن کریم ہی ایک ایسی زبردست علمی کتاب ہے جس نے انسانی ذہن فکر پر گھرے اثرات ڈالے ہیں اور روز اول ہی سے بحث و مباحثہ اور فکر و نظر کی آماجگاہ بنی ہوئی ہے۔ اس کی موافقت و مخالفت پر اتنا پچھہ کہا اور لکھا گیا ہے کہ شاید ہی کسی دوسری کتاب پر کہا اور لکھا گیا ہو۔ — یہ سلسلہ برابر جاری ہے اور قیامت تک جاری رہے گا —

**اختلاف آراء** آج کل موضوع محن یہ بنا ہوا ہے کہ قرآن عصر بدیع کے تفاصیل کا کہاں تک ساتھ دے سکتا ہے؟ جدید عقائد اور سائنسیں اکتشافات کا مقابلہ کرنے کی صلاحیت کہاں تک رکھتا ہے اور موجہہ بد لے ہوئے حالات میں انسان کی رہنمائی کہاں تک کر سکتا ہے وغیرہ۔ اس سلسلے میں اس کے مخالفین کا توڑ کر ہی کیا خود اس کے حامی اور تفکیتیں تک مختلف و متفاہ نظریات رکھتے ہیں —

۱۔ ایک گروہ کا کہنا ہے کہ قرآن مجید محض دینی و شرعی احکامات کا مجموعہ ہے وہ لوگوں کو مراکم عبودیت لکھانے کی خاطر نازل ہوا، کائنات اور اس کے حقائق سے اس کو کوئی سمجھتی ہی نہیں ہے —

۲۔ دوسری گروہ کہتا ہے کہ قرآن سائنس اور بینکاری میں ترقی کرنے اور زمین کے ماڈی و پوشیدہ خواںوں سے مستفید ہونے کی دعویٰ دیتا ہے لہذا مذکور میں ترقی کر کے کائنات کی تحریر کرنا ہی اسلام اور خلافت الہیہ کا اصل منشاء ہے —

۳۔ کسی کا اعتراض ہے کہ قرآن میں جب "سب کچھ" مذکور ہے اور تمام ایجادات و اکتشافات کا تذکرہ کر دیا گیا ہے تو پھر خود مسلمان اس درجہ پر ہماندیکیوں ہیں اور سائنسی علوم میں ترقی کر کے چاندستاروں وغیرہ پر کیوں نہیں پہنچ سکتے؟

۴۔ کوئی متعارض ہے — کہ جب قرآن میں چاند کی تحریر وغیرہ کا ذکر موجود ہے تو پھر قریم مفسرین نے اس کا تذکرہ نہیں کیا؟ پیکاہ وہ قرآن کو صحیح طور پر کچھ نہیں پائے تھے؟ —

۵۔ کوئی اعتراض نہ کرتا ہے کہ قرآن کریم کو عصری ایجادات و اکتشافات کا پابند بنا دینا یکیسے صحیح ہو سکتا ہے اور یہ سلسلہ تک پہنچتا ہے گا —

**صحیح نقطہ نظر** واقعہ یہ ہے کہ یہ اور اس قریم کے تمام نظریات و اعتراضات افراط و تفریط کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اصل بات یہ ہے کہ قرآن مجید کا بنیادی مقصد تو نوی انسانی کی بہادیت و رہنمائی ہی ہے مگر وہ فکر و نظر کی اصلاح اور غلط افکار و معرفہ ضمانت کی تردید کی خاطر کائنات کے حقائق سے بھی بحث کرتا ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ وہ دین اور شرعی امور کا تذکرہ تو نہیات و اضیح انداز میں اور پوری صراحت کے ساتھ کرتا ہے تاکہ اس کے مانندے والوں کوئی بھی دوہیں اپنے معاملات زندگی کے سمجھنے میں اشتباہ نہ ہے اور وہ ہر دوہیں صراطِ مستقیم پر گامز رہیں۔ اس کے عکس وہ امور جو توکویں یا افطرت (NATURE) متعلق ہوتے ہیں ان کو خض اشارے وال کنیاں کی زبان میں ایک خاص انداز اور ایک خاص اسکیم کے ساتھ ذکر کرتا ہے جن کا صحیح مفہوم

اور صحیح مطلب اُسی وقت واضح ہو سکتا ہے جب کہ تحقیق و تفییش کے باعث کائنات کے اسرار اور قدرت کے معنی رازوں کا افشا ہو جائے، مگر اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اس تجھم کی آیات کا مفہوم ہر دوسریں بدلتا رہے گا ۔ ۔ ۔ بھر دراصل قرآنی آیات کی ساخت و ترکیب اور ان کے الفاظ و معانی میں بڑی دسعت اور چیز انجینئرنگ کی بھی گئی ہے۔ اس درجہ جامعیت اور خوبی کے ساتھ کہ ہر دوسرے کے معلومات و اکتشافات کی بدلت اُن کے نئے نئے پہلو بھی اچاگر ہوئے جائیں اور ان کا قدیم مفہوم بھی غلط نہ ہونے پائے بلکہ مزید گنجائش نئے نئے معانی و مطالب کے انداز استفادہ کی بر ابر باقی رہے ۔ ۔ ۔ میں اس موقع پر ایک مثال پیش کروں گا جس کے ذریعہ میں سکھ بھی بخوبی ذہن شین ہو جائے گا اور اس سلسلے کی بہت سی فلسفیات بھی دور ہو جائیں گی۔ قرآن حکیم میں کہا گیا ہے: ۔ ۔ ۔

”ہم نے ہر جاندار چیز کو پانی ہی سے پیدا کیا ہے۔“

موجودہ دوسرے پہلے اس کا مطلب یہ لیا جاتا رہا کہ تمام حیوانات لطفہ ہی سے وجود پذیر ہوتے ہیں جو پانی ہی کی ایک شکل ہے یا مجاز اُس کو پانی بھی کہ سکتے ہیں۔ یہ مفہوم اپنی جگہ پر بالکل صحیح تھا اور ہے۔ مگر جدید سائنسی تحقیقات کی بدلت ایک نیا مفہوم سامنے آیا ہے جس کے میں قرآن حکیم کے چیز انجینئرنگ انجماز کا حال بخوبی واضح ہو جاتا ہے۔ چنانچہ حیاتیات (Biology) کی ترقی کی بدلت اس بات کا پتہ لگایا جا چکا ہے کہ تمام حیوانات و بنا تات کی نکیل یہاں قبض کے مادہ سے ہوئی ہے اور خود یہی مشاہدہ سے پتہ چلا ہے کہ حیوانات و بنا تات کے اجسام نہایت درجہ نئی خلیوں پر مشتمل ہیں، ان خانوں میں ایک لیدار، چپ چہا اور سمجھنگ مادہ بھرا رہتا ہے جس کو پر دلو پلا زم کا نام دیا گیا ہے اور کیا اسی تجزیے سے پتہ چلا ہے کہ اس مادہ کا اکثر وہ بیشتر حصہ پانی پر مشتمل ہے ۔ ۔ ۔ اب غور فرمائیے کہ ”قرآن حکیم“ کا یہ بیان کہ ہم نے ہر جاندار چیز کو پانی ہی سے بنایا ہے؟ کس قدر بلیغ اور حکما نہ ہے وہ نہ توجیحات و بنا تات کا نام لیتا ہے نہ پر دلو پلا زم کا ہی کوئی ذکر کرتا ہے بلکہ ایسے بامیح الفاظ استعمال کرتا ہے جو ان جدید حقیقت اور پر دلو پلا زم کے اکتشاف کو بھی اپنے دامن میں سکیٹ لے۔ جیسا کہ ”کل شئی حی“ (ہر جاندار چیز کے الفاظ سے ظاہر ہو رہا ہے یہ قرآن مجید کا موجبہ نہیں تو پھر کیا ہے؟ ۔ ۔ ۔

یہ محض ایک مثال ہے اس پر دوسرے امور کو بھی قیاس کر لیجئے کہ قرآن حکیم کے تجھیں بیانات میں جدید سے جدید تر ترمیح تحقیقات کو اپنے دامن میں سکیٹ لینے کی بگناش روز از لہی میں رکھ دی گئی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ معجزہ از خصوصیت وہی عظیم ہے کہ رکھ دیکھتی ہے جس کا علم تمام زمانوں کو محيط ہو اور جس کی نظر وہ قیامت تک واقع ہونے والی کوئی تجھی حقیقت اور جل نہ ہو اس ملاحظہ سے حسب ذیل حقائق بے نقاب ہو جاتے ہیں: ۔ ۔ ۔

- ۱۔ قرآن حکیم میں قدرت کے معنی رازوں کا بیان ایک ناص اندامیں موجود ہے ۔ ۔ ۔
- ۲۔ قدرت کے یہ بھید سانس کی ترقی کے بعد بی ظاہر و منکشف ہوتے ہیں ۔ ۔ ۔
- ۳۔ قرآنی آیات میں پیک اور دسعت رکھی ہوئی ہے اور وہ تحقیقات بدیدہ کو اپنے دامن میں سکیٹ لینے کی صلاحیت و استعداد رکھتی ہیں ۔ ۔ ۔

۴۔ نئے مفہوم کو لینے سے پرانا مفہوم بالکل غلط یا باطل نہیں ہو جاتا بلکہ ایت کریم کا ایک نیا پہلو جاہد گر جوتا ہے ۔ ۔ ۔ اس سے نہ تو اگلے مفسرین کی کوئی تتفیص ہوتی ہے اور نہ ان پر قرآن حکیم کو تھیک طریقے سے نہ سمجھ سکنے کا الزام ہی لازم آتا ہے کیونکہ انہوں نے جو کچھ بھی بیان کیا تھا وہ اپنے دور کی معلومات کے مطابق بالکل صحیح تھا۔

۶ — نئے مفہوم کو لینے سے جدید فیصلہ قیامت تک پلٹا رہے گا۔ خود حدیث شریف میں آیا ہے کہ عین مطابق ہے —

— قرآن حکم کے نئے نئے مصادریں و مطالب کا یہ سلسلہ قیامت تک پلٹا رہے گا۔ خود حدیث شریف میں آیا ہے کہ —

”قرآن کے عجائب کبھی ختم نہ ہو سکیں گے۔“ (ترمذی)

**شہس اور مسلمان** | مذکورہ بالا حقائق کے ملاحظہ کے بعد یہ اعتراض خود بخود رفع ہو جاتا ہے کہ قرآن کو حکم میں جب تم

ایجادات و اکتشافات کا بیان موجود ہے تو پھر مسلمان پساندہ اور خستہ عالی گھویں ہیں؟ ظاہر ہے کہ راز ہائے قدرت کی دریافت کے بعد ہی قرآن کے اشارات کو کمباہا سکتا ہے۔ اس سے پہلے ان حقائق کو کہنا مشکل ہے تو پھر ان حقائق سے قبل از وقت واقعہ ہو کر ترقی کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا — نیز اس سے یہ نظر پہنچی غلط ہو جاتا ہے کہ قرآن کی اصل دعوت مادی قوتوں کو زیر کر کے مظاہر فطرت سے استفادہ کرنا اور معاشر زندگی کو بلند کرنا ہے۔ اگرچہ وہ مادی مظاہر سے استفادہ کا اصل مخالف نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ مجموعی اعتبار سے کائنات کے نظام میں غور فکر کرنے اور اس کی مشنی کو سمجھنے کی ذہرف دعوت دیتا ہے بلکہ جگہ اس کی تاکید بھی کرتا ہے۔ اس کے نتیجے میں کائنات کے مختلف گوشے سامنے آتے ہیں اور ضمناً تمدن بھی ترقی کرتا جاتا ہے، جس کی بدولت جمیں راحبت دام انسٹشوں میں بھی اضافہ ہوتا ہے —

**تہذیب افکار** | اب حل ملک سلسلہ معرف یہ رہ جاتا ہے کہ اصل حقیقت جب یہ ہے تو پھر قرآن مجید میں اس درجہ ایجاد و اختصار نظر ہنی پاہتے ہیں:

۱ — سب سے پہلے اور نبیادی وجہ سے کہ انسانی ذہن و دماغ کو قابو میں رکھا جائے اور اس کو کسی طرح بھی بیکنے نہ دیا جائے یعنی کائناتی علوم کی ترقی اور مختلف ایجادات و اکتشافات کے ظہور کے باعث انسان مغز و خود مسر ہو کر خدا کا انکار نہ کر سکے۔ امّا اس کو الماد دلادینیت کے مضر اثراًت سے بچانے کے لئے ایسے دلائل فرمایم کہ ناضر ورثی ہے جو خدا پرستی کی تصدیق و تائید کرنے اور انسان کے باعیانہ رویہ کی نہ سرت و رائی بیان کرنے والے ہوں۔ قرآن کے سائنسیفک بیانات سے در اصل یہی دلائل و شواہد فرمایم کر کے منکریں و معاندین پر امام جنت کرنا مقصود ہے۔ قرآن کی اصطلاح میں ان دلائل و شواہد کو ”آفاقی دلائی دلائل“ کہہ جاتا ہے۔ ۲ — اسلام، انسان کو تمدنی ترقیوں سے نہیں رکھتا بلکہ اس کے باعیانہ رویہ پر قدغن لگاتا ہے۔ سائنسی ترقیوں کے بدولت انسانی تمدن کہنی ہی ترقی کیوں نہ کر لے وہ ہر دور کے تقاضے کیمطابق انسان کو غلط رویہ سے پھاتا اور اس کے فکر و نظر کی اصلاح کرتا رہتا ہے۔ یہی قرآن عظیم کی اصل هدایت اور اس کا سب سے بڑا انجاز ہے —

۳ — قرآن عظیم کی یہ بہایت ہر دور کے تقاضے کے مطابق قیامت تک باری رہے گی اور وہ بھی فر سودہ یا آدھ افڑیٹ ہونے نہ پائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ اس لافانی صحیفہ کو کائنات کے تمام نبیادی رازوں کا این بنادیا گیا ہے —

۴ — خدا پرستی کے اثبات اور فدا بیزاری کے ابطال کے لئے جتنے بھی علمی و عقلی اور سائنسیفک دلائل ممکن ہو سکتے تھے وہ ب قرآن حکم میں دلیعت کر دیتے گئے ہیں۔ کائنات کے حقائق یا قوایں فطرت (LAWS OF NATURE) کو نبینا بنا کر در اصل اپنی علمی و سائنسیفک دلائل کا اظہار مقصود ہے، تاکہ ان کے ذریعہ ہر دور کی ذہنی پیدادار کے مطابق اس کی دعوت وہایت پر اڑا نہ از ہونے والے اعتراضات کا قلع متعہ ہوتا ہے —

۵ — قرآن مجید کا سب سے بڑا کارنامہ یہ ہے کہ وہ انسان کو کائنات کے متعلق سوچ بچا کر غلط راہوں اور غلط سمتوں کی طرف جانے نہیں دیتا اور اصل راہ (صراطِ مستقیم) سے ذرا بھی بھسلنے نہیں دیتا، بلکہ مجیدؑ اُس کو لوگوں اور اُس کے فکر و نظر کی اصلاح ذمہ گران کرتا رہتا ہے — اس قسم کے دلائل و شواہد کی مثال کے لئے قرآن حکیم کے مذکورہ بالا بیان ہی کو لے لیجئے: "اور ہم نے پانی بھی سے ہر زندہ چیز کو بنایا ہے" — اس ایمان آفرین حقیقت کے ملاحظے سے سب سے پہلے اور اُذین طور پر یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اس کی تلاش میں ایک عامل تین مہتی کا وجود ضروری ہے جس کا وجود نہ صرف اُذنی ہے بلکہ اُس کی باتیں بھی کبھی نہیں بنتیں اور اُس کے کلام کی سچائی ہرگز میں ظاہر ہوتی رہتی ہیں یہ زبردست خصوصیت کی انسانی کلام میں نہیں پائی جاسکتی، اس لحاظے سے قرآن عظیم کلام الہی قرار پاتا ہے — اور دوسری حیثیت سے غور کر کے تو پتہ چلے گا کہ مغض پائی جیسی ساد و چیز سے ایک حیرت انگیز مادہ (پرولوپیازم) پیدا کر دینا اور اس مشترکہ مادہ کے ذریعہ مختلف اور گونائیں گون خصوصیت رکھنے والے قسم ہاتھم کے حیوانات و بنا تات کی تخلیق کر دینا را بوبت کلا کیک حیثیت اک کر شکر اور شاندار محشر نہیں تو پھر کیا ہے؟

— تیسرا حیثیت سے نظر کریجئے تو معلوم ہو گا کہ دنیا سے سانس جس مادہ اولیٰ کو پرولوپیازم کہتی ہے اُس کی مکمل ماہیت و حقیقت کی وہ اب تک راز جو نہیں کر سکی اور نہ اس راز سربرست کی نقاپ کُٹانی ہی کر سکی ہے کہ یہ پراسرار مادہ ابتداء کیے اور کس طرح وجود میں آگیا! عبرت کی بات تو یہ ہے کہ وہ پرولوپیازم میں پائے جانے والے عناصر مثلاً کسیجن، ہائیڈرودجن، کاربن زندگی کی کوئی ر حقیقی بھی نہودار نہیں ہوتی —

دنیا سے سانس کی اس ناکامی و نامرادی سے ملکوں کا یہ نظریہ باطل ہو جاتا ہے کہ یہ عظیم الشان کائنات خود بخود وجود میں آگئی ہے اور "زندگی" مغض بخت واتفاق کی پیداوار ہے اور ثابت ہوتا ہے کہ اس عالمِ رنگ و بویں ایک باشور و باارادہ ہستی کا وجود ضرور ہے جو نہیا یت درجہ حکمت و دانانی کے ساتھ مظاہر کا ساتھ کی دیکھ بھال کر رہی ہے یہی دنلبے ہے جس کا وجود ایک زندہ و تابندہ حق اقت ہے۔ لہذا موجودہ نام نہاد روشن خیالی کے مطابق خدا کے وجود کا اقرار جہالت و نادانی کی بات نہیں بلکہ اس کا انکار درحقیقت جہل و نادانی کا مظہر ہے، اسی لئے قرآن حکیم میں مذکورہ بالا بیان کے آخریں کہا گیا ہے: **اَفْلَأُيُّمُونُ كَيْ وَدَابَ بَحِيِ اِيمَانَ نَهِيْنَ لَائِيْنَ كَيْ؟** — یہ ہے قرآن حکیم کے آفاقی و لفیسی دلائل کی حقیقت و نوعیت اور اس کی ایک جملہ۔ حقیقت یہ ہے کہ قرآن حکیم صرف علمی اکتشافات ہی نہیں کرتا بلکہ وہ باطل سے نبرداز مانی کے طریقے بھی سکھاتا ہے۔ شرط صرف یہ ہے کہ عصری علوم سے بھی استفادہ کیا جائے اور غور و حوش کر کے قرآن حکیم کے بیان اشارات کو سمجھنے کی بھی کوشش کی جائے —

کائنات کے ملاحظہ و جائزہ سے دراصل ایک زبردست اور قادر ترین سب سی کا وجود ثابت ہوتا ہے اور قرآن مجید کے مطالعے پر ایک عالم ترین سب سی کا جلوہ نظر آتا ہے۔ یہ کائنات فنا و نہد جل جلالہ کی قدرت کا ملمہ کے اشارہ ہیں۔ تو قرآن حکیم اُس کے علم اُذنی کا نمونہ اور ان دونوں کی تطبیق وہنہوائی سے عرفان حق حاصل ہو جاتا ہے اور غلط و دور از کار فلسفیانہ نظریات و تخلیقات کے تالئے بانے لوت جلتے ہیں، یہ ہے وہ بُنیادی وجہ جس کی بناء پر قرآن میں کائنات اور اس کے اسرار و حقائق سے بحث کی گئی ہے۔ ورنہ ظاہر ہے کہ قرآن مغض علم طبیعی (PHYSICAL SCIENCES) کے اکتشافات کا خبر نہیں ہو سکتا —

# قرآن میں تہذیب کا نتا اور افاقتِ دلائل کا مقصد

قرآن کریم نے تاریخی کتاب ہے کہ محض واقعات کی تفصیل ہی بیان کرتا ہے اور نہ ہی طبعی نوامیں کی تفصیل بیان پر مشتمل کتاب طبیعت ہے کہ محض علمی افاؤں میں وقت ضائع کرے، وہ تاریخی کی رُوح پیش کرتا ہے اور طبیعت کے فکر و عمل کے نتائج بیان کرتا ہے جس سے توحیدِ الہی، خلق و ربوبیت کے حقائق انسان کے دل و دماغ میں پیوست ہوں اور رُوح کو پاکیزگی حاصل ہو۔ قرآن اگر کائنات میں غور کرنے کی دعوت دیتا ہے تو اس کی غرض و غایت یہی ہوتی ہے کہ انسانی ذہن و فکر کے سامنے اللہ تعالیٰ کی معرفت کا راستہ کھل جائے اور اس غور و فکر کے بصیرت آموز نتائج سے ایمان بالغیب کی تائید اور پرورش ہو، اس لئے کہ اسے حقائقِ کوئی نہیں اور حقائقِ الہیہ میں غور و غرض سے ایمان قوی ہوگا، وہ ان کی طرف محض علم و فن کی حیثیت سے کبھی دعوت نہیں دیتا کہ محض فن ہی کو مقصد بنالیا جائے ۔

قرآن کریم کے بعض جدید مفسرین کو اسی سلسلہ میں بڑی غلط فہمی ہوئی ہے، انہوں نے ان موضوعات میں محض قرآنی مباحثت کی تفسیر اور ان مباحثت کی بہر پڑھنے و غایت بیان کرنے میں بڑے غلو سے کام لیا ہے اور یہ حقیقت ان لگا ہوں سے ادھبی ہوگی ہے کہ قرآن اگر طبیعت میں غور و فکر کی دعوت دیتا ہے تو اس کا مقصد بھی معرفتِ الہی نہ کہ پہنچنا ہے اور کسی جگہ ان طبعی مسائل کو فرمادستِ خلق کا ذریعہ بنایا جائے، ظاہر ہے کہ ذات و صفاتِ الہی کے بھرپکاراں میں شناوری کا صرف یہی ایک راستہ ہے کہ انسان ان حقائق میں غور کرے تاکہ اس وادی میں ان کے فکر و نظر کی صلاحیتیں زیادہ کیجیے ہوں اور ان کے سامنے معرفتِ الہیہ کے نئے نئے باب ہٹھیں اور جب اس طرح قلب و رُوح کی تربیت ہو جائے اور انسان کا صحیح خاور بیدار ہو جائے تو عملی دائرہ کا صحیح مقصد بھی خود بخود معین ہو جاتا ہے اس تمام بحث و تفصیل کا حاصل یہ ہے کہ کائنات اور کوئی ناتھ تعالیٰ کے کمالاتِ قدرت اور صفاتِ جلال و جمال کا ایک صحیفہ ہے جس کے مطالعے سے اور اس میں غور و فکر کرنے سے ایمان میں چٹکی پیدا ہوئی ہے اور اس حیثیت سے طبیعت کے جدید علوم ان اصحاب کے لئے پلاشبز بصیرت افزا اور یہ جلد بصیرت افزوں میں جن کو وحی کی راہ سے رسول الی اللہ حاصل نہ ہو۔ معرفتِ الہیہ ان علوم پر منحصر نہیں ہے بلکہ ظاہرین اصحاب کے لئے حصول معرفت کا یہی ایک راستہ باقی رہ گیا ہے ۔

علمی معارف کے بعد علی نتائج ہیں اور اس علم و عمل سے حقیقی فائدہ حاصل کرنے کے لئے صحت مقصد کی ضرورت ہے اور صحیح مقصد کی ضرورت اور صحیح مقصد کے لئے ایمان باللہ، ایمان بالرسل اور ایمان بالاکثرت کے سولے کوئی دوسری راہ نہیں ہے۔ ایمان و تقویٰ سے محرومی اور بے مقصد علم و عمل ہی کی وجہ ہے کہ رُوس امریکہ اور یورپ کی قویں ان سائنسی ترقیات اور میکرانیاتی عقول ایجادات و اختراعات کے باوجود انسانیت کی مغلوقیوں سے بچ کر پوری دنیگی کی حدود تک پہنچ چکی ہیں ۔

ایک طرف سائنس کی موجودہ ترقیات اور تہذیب ایجادات و اختراعات کو دیکھ کر عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے

انسانی عقل میں کیا کیا صلاحیتیں رکھی ہیں اور جب ان صلاحیتوں سے کام لیا گیا ہے تو عقل نے کہاں تک رسائی حاصل کر لی ہے۔ ان چیزوں کو دیکھ کر رسائیں والوں کے کمالات کا اعتراف کرنا پڑتا ہے۔ لیکن یہ صورت کمال کا صرف ایک ہی رُخ ہے۔ اس تصویر کا دوسرا رُخ یعنی کہ ان آیاتِ قدرت اور عجائبِ خلق و تکوین کو دیکھنے کے بعد یہی وہ اب تک اللہ تعالیٰ پر ایمان نہیں لاتے اور ایمان باللہ کی ذات سے محروم ہیں۔ توحیث ہوتی ہے کہ یہی عقلاً فکر و نظر کے اس رُخ پر اس قدر جاں کیسے رہ سکے، لیکن حق تعالیٰ ان کے اس لفڑاں کا کری حقیقت سے بھی پرده اٹھاتا ہے۔ ارشاد ہے۔

وہ حیاتِ دنیا کے ظاہری میں سے کچھ جانے ہیں اور  
بھی لوگ آخرت سے تو باطل ہی غافل ہیں

یعلمون ظاہرًا من الحیوة الدنیا  
و هم عن الآخرة هم غافلون

دنیا کا بھی ظاہر و بھی ہر سہیت محدود مقدار میں جانتے ہیں، ان کا ذہن اور ان کی فکر و نظر اس طرف باطل نہیں جاتی کہ اس تجربہ کا نتیجہ کیا کہ انسان اور حلقائی مخلوقات کے خالق پر ایمان لا سکے، ایک طرف یہ ذات ہے اور جو ایک ذہانت اور دوسری طرف اس قدر بہادر اور غیر معمولی غیاثت بھائے خود کس قدر عجیب اور یہیت ناک ہے۔

پہلے اس سے کہ ہم کلمہ تسمیہ کے معنی بیان کریں۔ قرآن کریم کی ان آیاتِ ربیانی سے سرسری طور پر جن حقائق کی طرف رہنمائی ہوتی ہے ان کو جمالاً پیش کرنا مناسب سمجھتے ہیں۔

۱۔ یہ تمام کار خانہ قدرت جس میں آسمان، زمین، چاند، سورج، سمندر اور دریا دل کا حیثت انگریز نظام جسے نظامِ شمسی کہا جاتا ہے قائم ہے۔ یہ پورا نظامِ عالم انسان کی خدمت و آسائش کے لئے ہے۔

۲۔ یہ تمام عالمِ مکوت حق تعالیٰ کی تخلیق کا نتیجہ ہے۔ اسی کے تصریف میں ہے۔ اسی کے قبضہ قدرت میں ہے اور یہ سب کچھ اس کی عظیت و مہال کی نشانیاں ہیں۔

۳۔ ان ملکوئی عجائب میں غور کرنے والے یقیناً خالق کائنات کی عظمت کے قائل ہوں گے اور اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ یہ کار خانہ کی عظیم ترین مقصد کا پیش نہیں ہے اور اس کا نتیجہ فوق العادت نہ کلنے والا ہے نہ یہ از خود بخود میں آیا ہے نہ یہ بے مقصد ہے یہ تخلیق بھی اس کی ہے۔ اس پر اقتدارِ تصریف بھی اسی کا ہے۔

۴۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے چاند کے گھنٹے بڑھنے کی علت اور سبب کو دریافت کیا، جواب میں سبب بتلانے کی بجائے مقصد سے آگاہ کیا گیا۔ کہ یہی معلوم کرنا، ہم اور کار آمد ہے۔ باقی سبب و علت یہ تو غلطی چیز ہے۔ خود مشاہدات و تجربات سے سمجھ جائیں یہ گے۔ اصلی مقصد اس نظام کے منشاء قدرت کو سمجھنا ہونا چاہیئے۔ سواس کو بتلادیا

**تسمیہ کے معنی** عربی لغات میں تسمیہ کے معنی ہیں۔ کسی چیز کو اپنے ارادہ کے تابع کر لینا یا کام میں لگائیں اور اس طرح بجور کرنا کہ وہ

کران سب کو حق تعالیٰ نے ایک ایسے نظام میں منسلک کر دیا ہے۔ کیا مجال ہے کہ اس مقدر کردہ نظام سے سر ہو جاؤ دیکھیں۔ حق تعالیٰ کی تکوینی اور تخلیقی نظام کے مطابق یہ سب اپنے مدارات پر علیق ہیں اور ایک نظام کے سخت چال رہے ہیں۔ یعنی اپنا اپنا کام انجام دے رہے ہیں اور یہ تسمیہ میں حق تعالیٰ کے ارادہ و اختیار اور تصریف و اقتدار کا کوشش ہے۔ انسانی دستیں سے بالا ہیں۔ یہ تسمیہ شرعاً کائناتی اشارہ، اشارہ کوئی ہیں اور ان کو مسخر کرنے والی صرف حق تعالیٰ کی ذات جل ذکر ہے اور جس کے لئے ان کو تسمیہ کیا گیا وہ حشرت انسان ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس حقیقت کی روئے انسانی ارادہ و اختیار اور تصریف و اقتدار کو اس نظام کائنات میں ذرہ برا بھی دخل نہیں۔ اس نظام کو روک سکتا ہے، از بدل سکتا ہے۔

## قرآن میں شرک یہ صفات کا ہمی انداد

جہاں تک توحید اور شرک کا تعلق ہے۔ قرآن کا الصور اس درجہ کا مل ادوب ہے پس ہے کہ اس کی کوئی لایو یا پچھے صور نہ ہے لیں گے۔ اگر خدا اپنی ذات میں یگانہ ہے تو ضروری ہے کہ وہ اپنی صفات میں بھی یگانہ ہو۔ یہ کوئی اس کی یگانگت کی عقائد نہیں۔ قائم نہیں۔ نہ گئی۔ اور کوئی سبھی اس کی ذات میں شرک دیکھیا مان لی جائے۔

ایجادی ہے کہ ٹھہرا یک ہے۔ بھی یہ ہے کہ اس کی یگانگت کوئی نہیں۔ اور جب اس کی یگانگت کوئی نہیں تو ضروری ہے کہ جو صفات اس کے لئے مخصوص ہیں ان میں کوئی دوسرا ہی تھی شرک کا۔ اور ہم ایسا بات توحید کی ذات ہے اور دوسری توحید کی صفات۔ صفات یہ کہیں ہے۔ قرآن سے پہلے اقوام عالم کی استعداد اس درجہ بند نہیں ہوئی تھی کہ توحید کی صفات کی ذات کوں اور بند خود کی تکمیل ہو گئی۔ اس لئے ان مذاہب پر تحریر درج توحید کی ذات ہے پر یا۔ توحیدی اعفارت (یہ ابتدائی اور سادہ مالکیہ یا چورا دوڑی ہی)

لیکن قرآن نے توحید کی صفات کا یہاں اکثر سمجھنی دیا۔ اس طریقے کی تحریر کے نام نہ مذکور ہے بلکہ تحریر کی دو نہیں دیا۔ بھو شرک کی راہیں بھی بند کر دیں اور یہی اس باہمیں اس کی تحریر ہے۔

وہ کہتا ہے۔ ہر طریقے کی عبادت اور نیاز کی سختی صرف نہ اسی کی داشت ہے بلکہ اگر قلبے قابلہ بھی دیکھ کے مانگ کی دوسرا ہی اسی کے ساتھ رکھ کر کیا تو توحید کی دل تھارا تی نہ رہا۔ وہ کہتا ہے۔ یہ اس کی ذات ہے جو مسلمانوں کی پلارٹی اور ان کی دنیا میں قبول کر لی ہے۔ پس اکثر نے پانی دھاؤں اور طلب کاریوں میں کسی دوسرا ہی تھوڑی شرک کی راہیں فراہم کی دیکھتے۔ مسجدیت کی یا کامی ہائی کارپوریتی اس طریقے کی دھریوں کے بھرپار یوں۔ کار سازوں اور بے یازیوں کا جو اعتماد کر رہا ہے اور بندالی۔ تھی کہ صور پرداز کرتا ہے۔ وہ صرف خدا ہی کے لئے مخصوص ہو چکا ہے۔ اور تم نے دیکھا کہ اعتماد کسی دوسرا ہی ایسا کے لئے بھی پیدا کر لیا تو تم نے اسے ٹھلا کر بندی یہ شرک کا سکھایا اور توحید کا اعتماد دیکھایا۔ تو یا۔

بھی وجہت کہ سورہ فاتحہ میں "ایتائے دعہ بند اور ایتائے دعہ شریعیں" کی تبعین کی گئی اس میں اذل قوہاں کے ساتھ استہانہ کا بھی ذکر یا کیا۔ پھر دلوں میں ملکوں کو بھی مقدم کیا ہو۔ میزدھ صورت یعنی "من فیری ہی عبادت کر لے یہی اور صرف بھی کے مدد طلب کرتے ہیں" اس کے علاوہ تمام قرآن میں اسی کثرت کے ساتھ توحید کی صفات اور دو شرک پر زور دیا گیا ہے۔ شاعر ہری کوئی صفات سے نہیں۔

محمد نشرال وفاتہ مخدوم رشید  
(مُلْتَان)